
http://dx.doi.org/10.18675/1981-8106.v35.n.69.s18933 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de 

experiência 

 

Presence of the past on scene: Benjamin theatrical education and experience 

reports 

 

Presencia del pasado en escena: Benjamin, formación teatral y relatos de 

experiencia 

 

Daniel Martins Alves Pereira1 

https://orcid.org/0000-0002-2924-942X 

Laura Noemi Chaluh2 

https://orcid.org/0000-0003-0014-7232 

 

1 Faculdade de Administração e Artes de Limeira, Limeira, São Paulo – Brasil. E-mail: 

dcenicas@hotmail.com. 

2 Universidade Estadual Paulista (UNESP), Rio Claro, São Paulo – Brasil. E-mail: 

laura.chaluh@unesp.br 

 

Resumo 

O presente artigo tem por objetivo trazer questionamentos e reflexões acerca da possibilidade 

de promover a educação teatral a partir de relatos de experiência. Portanto, desenha-se uma 

reflexão teórica por meio de um trabalho prático – uma oficina de teatro ofertada pelo primeiro 

autor deste texto e que serviu de base para a pesquisa de sua tese de doutorado. Buscando o 

aporte teórico de Walter Benjamin (1985), este trabalho procura conectar o ensino das artes 

cênicas ao campo da memória e à prática da contação das histórias de vida. Com isso, busca-se 

uma prática teatral mais democrática e horizontal, menos afeita ao virtuosismo acadêmico ou 

ao naturalismo das elites, e que adquira relevo por meio das narrativas do vivido, fazendo do 

passado uma experiência única e pontificando as artes dramáticas à realidade de quem a pratica. 

Palavras-chave: Formação teatral. Walter Benjamin. Memória. Educação. 

 

Abstract 

This article aims to bring questions and reflections about the possibility of theatrical education 

based on experience reports. Therefore, it proposes a theoretical reflection through a practical 

work – a dramatic workshop offered by the first author of this article and which becomes the 

support of the research of his thesis. Seeking the theoretical contributions of Walter Benjamin 

(1985), this work connects the teaching of performing arts to the field of memory and the 

practice of real stories. With this, a more democratic and horizontal theatrical education is 

sought, less affected by academic virtuosity or the naturalism of the elites, and which acquires 

https://orcid.org/0000-0002-2924-942X
https://orcid.org/0000-0003-0014-7232


PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a2

 

relevance through the narratives, making the past a unique experience and pontificating the 

dramatic arts to the reality of who practices it.  

Keywords: Theater education. Walter Benjamin. Memory. Education. 

 

Resumen 

Este artículo tiene como objetivo plantear interrogantes y reflexiones sobre la posibilidad de 

promover la educación teatral desde relatos de experiencia. Por ello, traza una reflexión 

teórica a través de un trabajo práctico – un taller de teatro ofrecido por el primer autor de este 

texto y que sirvió de base para la investigación de su tesis doctoral. Buscando el aporte teórico 

de Walter Benjamin (1985), este trabajo busca conectar la enseñanza de las artes escénicas al 

campo de la memoria y a la práctica de contar historias de vida. Con ello se busca una práctica 

más democrática y horizontal, menos afectada por el virtuosismo académico o el naturalismo 

de las élites, y que adquiere relevancia a través de las narrativas de la experiencia vivida, 

haciendo del pasado una experiencia única y pontificando las artes dramáticas a la realidad 

de quien la practica. 

Palabras clave: Formación teatral. Walter Benjamin. Memoria. Educación. 

 

1 Introdução 

Seis atores nascidos no final dos anos 1970 relatam e vivem histórias de seus respectivos 

pais, envolvidos direta ou indiretamente com a ditadura militar argentina. Um coletivo radicado 

em São Paulo encena a história da irmã do diretor da peça, vítima de transfobia há quase 

cinquenta anos. Motivado pela morte do pai, um ator em cena grita as próprias memórias e 

denuncia a violência e o racismo da sociedade. Dois diretores fazem uma convocação pública 

nos jornais procurando pessoas que tenham nascido no mesmo dia que o único ator profissional 

da montagem, a fim de contracenar com ele e socializar as suas memórias de infância. O que 

todas essas peças têm em comum? Além de tocarem a fronteira do documental – sintoma cada 

dia mais evidente no palco contemporâneo –, os trabalhos destacados (e citados ao acaso) 

flertam com o autobiográfico e o biográfico, optando em diferentes graus por uma composição 

organizada a partir de relatos. 

Qualquer breve panorama da produção teatral latino-americana da atualidade (seja no 

interior, litoral ou metrópoles) encontraria, sem grandes dificuldades, pares semelhantes de 

discussão, casos de espetáculos das mais variadas naturezas que, contudo, trazem este mesmo 

curioso sintoma: a vivência e a memória enquanto matérias-primas da concepção cênica. Os 

estudos teatrais contemporâneos já procuram cercar o fenômeno sob insígnias diversas – como 

teatro documentário, biodrama ou autoficção –, de modo a posicionar as peças dentro do 

tabuleiro de nossa época. Diante de todos esses casos, no entanto, a pergunta que deve ser feita, 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a3

 

ainda que de difícil resposta, é: este mesmo fenômeno já se apresenta com igual relevância na 

educação teatral? Os processos formativos estão ocupados, no campo da linguagem cênica, com 

propostas que abarquem depoimentos e experiências de vida? Afinal, se tantas Companhias 

recentes têm usado o teatro para falar de si1, de que modo isso reverbera entre docentes e 

estudantes das artes da cena? As páginas que seguem, certamente, são mais o preparo da 

pergunta do que o ensaio da resposta e, ainda assim, esboçam em seu percurso algumas 

tentativas de compreensão. 

Este trabalho, assim, trata da especificidade da formação teatral a partir daquilo que aqui 

chamamos de Histórias Necessárias, ou seja, a circulação de relatos de vida como instrumento 

para o ensino das artes cênicas. O nome Histórias Necessárias surge com uma prática formativa 

de um dos autores deste artigo – prática de sua tese de doutorado e que servirá de norte para as 

reflexões aqui descritas –, uma oficina teatral com jovens estudantes de Artes Visuais 

desenvolvida a partir do compartilhamento de “Histórias Necessárias”, ou seja, histórias 

realmente importantes, ainda que do território íntimo. A forma como esses relatos foram 

batizados nesta oficina aparece quase que como um apelo, a fim de que os alunos de teatro 

tragam para o espaço da aula casos e feitos que, de alguma forma, tenham sido transformadores 

ou reflexivos. Superações ou derrotas, enfrentamentos e conquistas – momentos de confronto 

ou ressignificação, experiências públicas ou secretas que não podem cair no esquecimento, que 

precisam reverberar de alguma forma. O apelo às Histórias Necessárias, mote da formação que 

será relatada na sequência, é o ponto de convergência e objetivo deste trabalho: a busca por 

uma educação teatral que deflagra sua potência a partir de histórias reais. 

Para lidar com essa inquietação – da importância das narrativas do vivido na educação 

teatral – e, ao mesmo tempo, articular a presença do passado e os significados que este processo 

de memória possui em cena, recorremos aqui ao pensamento do filósofo judeu Walter Benjamin 

(1985), sobretudo às suas considerações em “Sobre o conceito da história”, seu último ensaio, 

datado de 1940. Afinal, se os relatos de experiência podem ser uma porta para os processos 

 
1 Em Dourados, no Mato Grosso do Sul, a atriz Raquel Stainer apresenta Des-calço, intervenção teatral nas praças 

que mantém viva a memória de seus avós, militantes do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra. 

Costurando memórias íntimas e eventos públicos, ela conecta suas origens por meio do evento teatral. Enquanto 

isso, em São Paulo, a Cia. O Grito ocupa abrigos destinados a jovens em situação de vulnerabilidade social para 

adaptar um livro de Ana Laesevicius para os palcos. À medida que ministram oficinas, colhem histórias reais dos 

internos que inspiram a montagem da peça Diana Luana. Já em Sete cortes até você – que fez temporada no Centro 

Cultural de São Paulo –, a atriz limeirense Soraia Costa contracena com seu filho em um documentário cênico 

sobre a maternidade (e os desafios e superações na relação com filhos que possuem alguma condição ou 

necessidade específica de saúde e desenvolvimento). A esmo, puxando de memória, citamos exemplos, ocorridos 

ainda em 2022, apenas para referenciar a atualidade deste fenômeno dos relatos em cena. 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a4

 

formativos nas artes da cena, cumpre compreender, em um primeiro momento, o quão 

revolucionário pode ser um ato de memória para, na sequência, sondar a presença e as 

possibilidades desse ato no ensino teatral. 

 

2 Benjamin: o passado como experiência única 

“Sobre o conceito da história”, de Walter Benjamin, é um texto de 1940 ditado à sua 

irmã Dora meses antes de sua trágica morte. Neste que foi seu último exercício ensaístico, o 

autor contrapõe o historicismo (historiografia tradicional) ao materialismo histórico (a recusa 

ao tempo cronológico e sequencial dos fatos): o primeiro ligado às classes dominantes e o 

segundo às classes revolucionárias. O lugar de onde fala Benjamin, neste ensaio, é o de alguém 

que, diante da ascensão do fascismo, não apenas o denuncia, como igualmente experimenta um 

desencantamento com a social-democracia alemã e suas desastrosas tentativas de pôr em prática 

o socialismo. Benjamin argumenta que a social-democracia não compreendeu (e subestimou) a 

escalada dos movimentos totalitaristas: “O nazismo foi concebido como um movimento 

retrógrado, e por isso sem real importância”; e tentaram explicá-lo “como um dos últimos 

espasmos de um sistema capitalista moribundo” (Gagnebin, 1993, p. 17). Suas 18 teses neste 

texto são, assim, uma crítica ao determinismo otimista da historiografia progressista, ao 

conformismo que resultou em seu colapso interior, à sua fé no trabalho técnico que traria 

automaticamente o progresso para a humanidade, à forma como inadvertidamente deram as 

costas ao passado e vislumbraram a salvação em um futuro duvidoso, ao modo como preferiram 

 

[...] atribuir à classe operária o papel de salvar gerações futuras. Com isso, ela a privou 

das suas melhores forças. A classe operária desaprendeu nessa escola tanto o ódio 

como o espírito de sacrifício. Porque um e outro se alimentam da imagem dos 

antepassados escravizados, e não dos descendentes liberados (Benjamin, 1985, p. 

228). 

 

Ao confiar no futuro e virar as costas ao passado, a classe operária por certo abdicou 

daquilo que Freire chamaria de “justa raiva”, aquela que “protesta contra as injustiças, contra a 

deslealdade, contra o desamor, contra a exploração” (1996, p. 40). Logo, há nesta amarga 

constatação de Benjamin a frustração de uma experiência com o tempo e com o modo crédulo 

de se debruçar sobre o passado. 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a5

 

Para tanto, avesso a este determinismo ingênuo, Walter Benjamin propõe um 

relacionamento diferente com o passado, que provoque uma ruptura na linha contínua dos 

acontecimentos oficiais e busque outras vozes soterradas sobre os escombros da memória – ou, 

dito de outro modo, que quebre a linearidade da história dos vencedores e liberte outros 

passados, a chamada história dos vencidos. Segundo Benjamin, “somente para a humanidade 

redimida o passado é citável, em cada um dos seus momentos” (1985, p. 223). A ideia de 

redenção, nota-se, é vertebral para este ensaio de Benjamin – que inclusive evoca a figura do 

Messias da tradição judaica como imagem alegórica de resgate desta história inaudita –; o autor 

associa curiosamente a felicidade à noção de passado e, portanto, de salvação. Se a felicidade 

está no passado, o pretérito em si é visto como redenção: 

 

O passado traz consigo um índice misterioso, que o impele à redenção. Pois não somos 

tocados por um sopro de ar que foi respirado antes? Não existem, nas vozes que 

escutamos, ecos de vozes que emudeceram? Não têm as mulheres que cortejamos 

irmãs que elas não chegaram a conhecer? Se assim é, existe um encontro secreto, 

marcado entre as gerações precedentes e a nossa. Alguém na terra está à nossa espera 

(Benjamin, 1985, p. 223). 

 

Benjamin argumenta que nos foi concedida “uma frágil força messiânica para a qual o 

passado dirige um apelo”, e que este “apelo não pode ser rejeitado impunemente” (1985, p. 

223). Mas como pensar a história para além da sua linearidade previsível? Para Benjamin, é 

preciso explodir o seu tempo contínuo: “A consciência de fazer explodir o continuum da história 

é própria às classes revolucionárias no momento da ação” (Benjamin, 1985, p. 230). Trata-se 

de uma consciência que sai em defesa, portanto, do “materialismo histórico e que consiste em 

‘salvar’ o passado, isto é, em recuperar as possibilidades contidas que não puderam se realizar”, 

afirma Douek, “a escrita de uma outra história, a história a contrapelo, ou ao avesso, que duvida 

da história oficial e quer dar voz à história dos vencidos e oprimidos” (2003, p. 17). É deste 

modo que Benjamin rebate a velha visão historicista de isolar os eventos passados no passado, 

sem qualquer conexão com o tempo presente2. O historicismo tradicional vê a história como 

uma cadeia linear, cujos fatos se costuram por nexos de causalidade e por onde se desfia “entre 

 
2 Não é possível se despir de suas referências contemporâneas quando se lê o passado. É exatamente este o alvo 

da crítica benjaminiana quando aponta que “Fustel de Coulanges recomenda ao historiador interessado em 

ressuscitar uma época que esqueça tudo o que sabe sobre fases posteriores da história. Impossível caracterizar 

melhor o método com o qual rompeu o materialismo histórico. Esse método é o da empatia” (Benjamin, 1985, p. 

225). Benjamin deflagra o método do historicista, este que toma o passado como coisa morta. Sobretudo, é preciso 

se questionar “com quem o investigador historicista estabelece uma relação de empatia. A resposta é inequívoca: 

com o vencedor” (Benjamin, 1985, p. 225). Isolar o passado no passado é compactuar com os vencedores. 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a6

 

os dedos os acontecimentos, como as contas de um rosário” (Benjamin, 1985, p. 232). O 

materialismo histórico, pelo contrário, vê o passado não como uma imagem eterna, mas “faz 

desse passado uma experiência única” (1985, p. 231). Para tal, Benjamin introduz o conceito 

de mônada. 

As mônadas são miniaturas de sentido. Contra este tempo homogêneo e vazio das 

classes dominantes, o autor propõe um recorte, uma brusca interrupção, um súbito 

congelamento de um passado oprimido que se dá no instante do perigo: “Pensar não inclui 

apenas o movimento das ideias, mas também sua imobilização” (Benjamin, 1985, p. 231). Essa 

imobilização messiânica dos acontecimentos é a mônada; quando se toma a parte pelo todo, o 

micro pelo macro, e se tem “na obra o conjunto da obra, no conjunto da obra a época e na época 

a totalidade do processo histórico” (1985, p. 231). Afinal, o “cronista que narra os 

acontecimentos, sem distinguir entre os grandes e os pequenos, leva em conta a verdade de que 

nada do que um dia aconteceu pode ser considerado perdido para a história” (1985, p. 223). 

Para fixar este tempo veloz, argumenta Benjamin na tese 5, é preciso deixar o passado se fixar 

como imagem que relampeja no instante do perigo. Do contrário, o passado não passa de 

escombros, de estilhaços velozes espalhados na tormenta, ruínas que ecoam a história dos 

vencidos. Não de outro modo, Benjamin, pela arte do expressionista Paul Klee, imagina um 

anjo que contempla os cacos da história enquanto o vento, presto, o sopra para o futuro: 

 

Há um quadro de Klee que se chama Angelus Novus. Representa um anjo que parece 

querer afastar-se de algo que ele encara fixamente. Seus olhos estão escancarados, sua 

boca dilatada, suas asas abertas. O anjo da história deve ter esse aspecto. Seu rosto 

está dirigido para o passado. Onde nós vemos uma cadeia de acontecimentos, ele vê 

uma catástrofe única, que acumula incansavelmente ruína sobre ruína, e as dispersa a 

nossos pés. Ele gostaria de deter-se para acordar os mortos e juntar os fragmentos. 

Mas uma tempestade sopra do paraíso e prende-se em suas asas com tanta força que 

ele não pode mais fechá-las. Essa tempestade o impele irresistivelmente para o futuro, 

ao qual ele vira as costas, enquanto o amontoado de ruínas cresce até o céu. Essa 

tempestade é o que chamamos progresso (Benjamin, 1985, p. 226). 

 

O anjo da história contempla os destroços deste outro passado (que permanece soterrado 

e inaudito), mas cede à tempestade do progresso, do historicismo burguês – esta memória 

circunscrita no tempo dos relógios e não dos calendários –, que sopra com força em direção ao 

futuro. Ele gostaria de poder acordar os mortos, de resgatar os vencidos, mas já não é possível. 

O anjo da história assiste à catástrofe impotente. A fala de Benjamin acerca da mônada, cabe 

ressaltar, não se refere a uma descoberta museológica do passado, a um mero resgate dos 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a7

 

acontecimentos que façam justiça à história. Não basta descobrir o passado silenciado, é preciso 

“arrancar a tradição ao conformismo, que quer apoderar-se dela” (Benjamin, 1985, p. 224). É 

preciso acordar este passado no instante do perigo – e Benjamin deixa bem claro de que se trata 

esse perigo: “entregar-se às classes dominantes, como seu instrumento” (1985, p. 224). Não 

basta reconhecer o passado, é preciso vencer o perigo. Afinal, “o Messias não vem apenas como 

salvador; ele vem também como o vencedor do Anticristo” (1985, p. 224). 

A leitura de Benjamin nos leva a produzir outro olhar para o passado – nos impele, 

sobretudo, a um primeiro olhar para um outro passado. Seu tempo, saturado de agoras, obriga-

nos a uma postura diversa em face dos acontecimentos, irrequieta e atenta aos lampejos. Na 

sequência, vamos observar as perspectivas com que esta outra forma de se debruçar sobre a 

História pode se materializar no ensino da cena e, mais do que isso, pensar de que forma ela 

pode contestar o cânone, acordar outros passados soterrados e esquecidos. Afinal, o teatro, na 

dimensão política que lhe é inerente, não existe para fazer eco a uma história caduca que se 

repete, a “história unidimensional do vencedor” (Matos, 1993, p. 50). Suas credenciais o 

convocam para uma História de dimensões plurais, vozes outras, camadas e matizes. O teatro 

talvez exista para iluminar a História dos Vencidos. 

 

3 Histórias necessárias: o passado posto em cena 

Transformar o teatro em palco de histórias de vida pressupõe diversas camadas de 

reflexão. Em primeiro lugar, porque abre a possibilidade de enxergar a cena teatral como um 

documento. Não se trata de pleitear uma cena “realista” – como tantos encenadores, na esteira 

de Stanislavski (2014), o fizeram pelo último século. A defesa, que transcende considerações 

sumariamente estéticas, é por um teatro real ou, de modo mais específico, feito de realidades, 

que corporifique o próprio passado, posto em cena por meio de relatos autorais. Em segundo, 

uma vez que falamos da autoria de relatos, cumpre assinalar que este ator, em muitos casos, 

protagoniza a própria história, ou seja, é um personagem de si mesmo, interpreta o próprio 

papel. Isso põe em xeque toda uma geração de pensadores e encenadores ocupados com a 

personificação do papel, a caracterização da personagem e a virtuose do artista que, no amplo 

domínio de suas faculdades técnicas, encarna uma outra vida, subitamente “transforma-se em 

outra pessoa”. O velho senso comum de que um ator supostamente é bom porque, a cada novo 

papel, “está irreconhecível”. 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a8

 

Por fim, para se estabelecer somente três camadas, abrir a cena teatral para as narrativas 

do vivido pode ser, de modo indireto, um convite à cena para não atores ou, em uma 

terminologia mais apropriada, novos atores. A partir do momento que somos personagem de 

nós mesmos – ou, em igual teor, participamos da cena da minha história – temos tanta ou mais 

autoridade para transitar pelos palcos do que atores ditos “virtuosos”, “consagrados” e 

“acadêmicos” que, no afã por valorizar seu ofício, tornam sua prática excludente e elitista. 

Escrevemos, portanto, contra o suposto virtuosismo técnico, este que representa, em muitos 

casos, “a manutenção do ideário de que os mais aptos sobrevivem e devem ser aplaudidos” 

(Soler, 2010, p. 75). A técnica, enquanto espécie de salvo-conduto para se transitar dignamente 

sobre os palcos, a serviço das estruturas de poder, pode se transformar em um mecanismo de 

exclusão. Dessa forma, apropriar-se da cena para dar vasão a relatos de vida permite que o 

teatro seja um instrumento democrático, uma prática que devolve os meios de produção àqueles 

que não participam do seleto “panteão teatral”. 

As três vias de reflexão supracitadas são desdobramentos possíveis de um teatro que 

baseia sua prática em relatos de experiência. Assim, não seria exagero dizer que o trabalho com 

histórias de vida, em cena, é político. Como tal, em vista de sua natureza horizontal, dialógica 

e insubmissa, trata-se de uma prática que urge não apenas no teatro, mas na educação teatral, 

nas experiências formativas das artes cênicas. Ora, que modo mais coerente de contemplar 

relatos no ensino de teatro e, ao mesmo tempo, manter seu caráter de consciência política e 

social do que pela rota apontada por Benjamin? A pedagogia teatral precisa não somente abrir 

as portas para as narrativas do vivido, mas, além disso, para as histórias silenciadas, para o 

campo do não contado, do jamais elaborado e, por fim, daquilo que precisa e deve persistir 

enquanto memória. 

A fim de promover um mergulho no campo das narrativas em cena, com foco em 

Benjamin e de olho nas Histórias Necessárias, este artigo transita pela breve socialização de 

uma experiência docente promovida por um de seus autores, no campo do ensino teatral, cujo 

extrato mais significativo se encontra na estruturação da aula por meio de relatos. Ministrada 

para o curso de Artes Visuais da FAAL (Faculdade de Administração e Artes de Limeira) e 

ofertada para alunos da graduação sem grandes experiências pregressas nas artes dramáticas, a 

oficina ocorreu entre agosto e outubro de 2019, meses antes da eclosão da pandemia provocada 

pelo novo coronavírus, e se deu a partir do desenvolvimento do trabalho prático da pesquisa de 

doutorado do primeiro autor deste artigo. Ao todo, 15 alunos do ensino superior em artes, todos 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a9

 

na faixa dos 20 anos de idade, participaram desta vivência, que objetivava uma aproximação 

maior entre os estudantes das visualidades plásticas e o universo das artes da cena. Esta mesma 

oficina, pensada originalmente como um curso de teatro documentário, termina por se 

desdobrar menos na investigação de fontes e registros externos – cartas, fotografias, gravações, 

recortes de jornais: a matéria típica da cena documental – e mais na oralidade de relatos 

confessionais, espécies de documentos do efêmero, característica da poética teatral. Esses 

relatos ocorriam em rodas semanais, organizadas entre o trabalho de corpo e a construção cênica 

– as Histórias Necessárias – e estrategicamente no meio da aula, de modo que, por certo, 

pontificavam os dois elementos vitais do processo formativo em teatro: os exercícios físicos de 

consciência corporal e os trabalhos de encenação e composição dramática. Tratava-se de um 

momento singular em que os alunos, em roda, socializavam histórias trazidas por eles, com 

vista à posterior tradução de tais relatos para o campo da materialidade cênica, na forma de 

produções teatrais. Assim, as Histórias Necessárias, na oficina, assumiam sua tripla função: 

prática de circulação de relatos, prática da escuta e, por último, prática de revivência do vivido. 

Para ilustrar o desenvolvimento deste trabalho envolvendo teatro e memórias pessoais, 

elencamos um caso específico de uma aluna da oficina que compartilhou seu relato – 

posteriormente transformado em cena. Com isso, esperamos oferecer o substrato razoável para 

uma reflexão benjaminiana das histórias de vida na educação cênica3. A história agora 

introduzida é o relato de Luísa, uma artista mulher que dividiu com a turma sua experiência de 

enfrentamento contra as estruturas machistas, o conservadorismo e a banalização do fazer 

artístico – ou seja, tudo o que pode calar a existência feminina no campo das artes. 

Luísa era dona de uma linguagem artística voltada para o erotismo, e gostava de fazê-lo 

com um toque minimalista que lhe era característico, dando ênfase ao encontro de corpos por 

meio da simplicidade da linha. O desenvolvimento de tal trabalho, como se pode imaginar, já 

encontrou diversas barreiras e a primeira delas foi a própria artista, que levou muito tempo para 

conseguir aceitar a sua arte e defendê-la. Essa virada só iria acontecer em dezembro de 2018, 

 
3 Os alunos, aqui, surgem todos com nomes fictícios e seus depoimentos foram extraídos de três fontes distintas 

para a elaboração da tese, a saber: o Diário de Bordo do professor de teatro (anotações pessoais do docente ao 

longo da oficina), os Registros Individuais dos alunos (escritas e desenhos desenvolvidos durante a semana com 

suas impressões particulares dos encontros) e as Gravações em Áudio das rodas de histórias (onde ficaram 

documentados seus relatos e posteriores ideias sobre a cena) – dos três, os dois últimos foram utilizados neste 

artigo e aparecem no trabalho indicados com as siglas RI e GA, respectivamente. Todos estes documentos foram 

produzidos durante os dois meses de oficina e serviram de base analítica para a tese de doutorado Revivências: o 

ensino teatral a partir das narrativas do vivido, assinado por um dos autores do presente artigo. O projeto de 

pesquisa, cabe pontuar, foi aprovado pelo Comitê de Ética do Programa de Pós-Graduação em Educação da Unesp 

e o uso dos depoimentos da base de dados autorizado pelos respectivos alunos. 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

0
 

quando seus trabalhos foram selecionados para a tradicional Exposição dos alunos da 

Faculdade, que acontecia anualmente no Museu Pedagógico Municipal, no centro da cidade. 

Os episódios que antecederam a Mostra – preparação dos originais, montagem, expografia e os 

bastidores divertidos com colegas e professores – são narrados por Luísa como uma espécie de 

sonho: a conquista de um espaço que era devidamente seu e do qual agora, enfim, se apropriava 

por meio da aceitação da sua arte. Se, no começo, ela “não tinha coragem de mostrar para 

ninguém”, agora 

 

[...] eu fiquei animada e pensei: “Nossa, é a primeira vez que eu me sinto segura em 

mostrar meu trabalho e falar sobre ele. Se alguém vier falar alguma coisa comigo, eu 

vou conseguir falar com essa pessoa porque eu estou me sentindo segura do trabalho 

que eu estou fazendo”. E eu fiquei superanimada com isso e aí eu aceitei. Eu tinha 

alguns desenhos, mas escolhi três que eram bem minimalistas – e eu gosto dos que 

têm poucas linhas. Fiquei pensando nisso muito tempo: qual o trabalho que eu ia 

colocar, o que ia falar sobre ele... Porque a minha preocupação era exatamente essa: 

eu não gosto quando as pessoas banalizam. Então eu gosto de esclarecer o que é a 

pesquisa, o porquê daquilo. Aí eu escolhi esses três e comecei a ir pro Museu durante 

o processo de montagem. A gente ia lá e ficava namorando as obras, ficava colocando 

as coisas, limpando as coisas. E eu ficava: “ah... que coisa mais linda”, ajudando a 

galera a colocar as coisas na parede. Eu estava adorando o processo. A exposição ia 

ser inaugurada na sexta-feira (Luísa GA, 2019). 

 

Nota-se que o processo de montagem da Mostra marca simbolicamente as conquistas 

pessoais de Luísa e as vitórias sobre seus bloqueios e inseguranças no campo de sua produção 

artística. O que vem a seguir, contudo, é de uma violência sem tamanho: por meio de uma 

denúncia anônima, à véspera da inauguração, um vereador da bancada evangélica da cidade 

entrou no espaço do Museu, em horário de almoço, a fim de flagrar as tais obras escandalosas. 

Todo o barulho, polêmica e censura que se seguiram não levaram em conta que a montagem 

ainda não havia sido concluída e, portanto, os quadros eróticos não tinham sido ainda colocados 

em sala especial, devidamente sinalizada, como mandam os protocolos para obras com 

conteúdo sensível à menoridade. O membro do legislativo não hesitou em fotografar os 

desenhos e – em um sórdido paradoxo – expô-los nas redes sociais, denunciando a “vergonha” 

da presença dessa “perversão” em espaço público “decente”, voltado para a circulação de 

famílias e menores. 

O desfecho da história é pesaroso: a Instituição, ciente da delicadeza do assunto, 

deposita a responsabilidade da decisão na aluna que, por fim, optou por não expor seus trabalhos 

naquele tradicional e aguardado evento. Luísa compareceu à noite de abertura, mas as paredes 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

1
 

destinadas ao seu trabalho expunham somente molduras vazias. “Sabe quando você tá num 

lugar e ao mesmo tempo não tá?”, disse Luísa GA (2019). Era para ser um dia de conquistas e, 

no entanto, o pensamento retrógrado e conservador prevaleceu. Esta seria a sua primeira 

exposição. 

A ocasião do relato foi certamente uma das rodas que mais rendeu comentários e trocas. 

O coletivo ouviu atento cada palavra de Luísa e a revelação de que sua pesquisa começara após 

uma visita ao MASP, em uma exposição chamada História da Sexualidade, porque ali “eu 

encontrei uma coisa que eu queria fazer e que, na minha cabeça, não tinha espaço. Eu pensava 

assim: ‘Ah, mas não tem espaço na arte pra isso’. E lá eu encontrei várias coisas assim e comecei 

a pesquisar sobre arte erótica”, contou (Luísa GA, 2019). Uma visita ao museu abriu à aluna 

novas perspectivas. Se este é o papel da arte, nota-se que, meses depois, no museu de sua própria 

cidade, este processo foi interrompido. O espaço da cena agora, contudo, era a chance de refazer 

esse elo, de conectar novamente Luísa e os demais alunos ao acontecimento. A irrecusável 

oportunidade de movimentar o passado, de vê-lo para além de uma instância cristalizada e 

inatingível. 

O professor, não só neste dia em específico, mas em praticamente todos os relatos da 

oficina, se ocupou menos em dirigir a cena e mais em provocar e instigar processos criativos. 

Com isso, esquivava-se do risco autoritário de delegar e deixava que os novos atores 

construíssem suas próprias soluções cênicas, ao passo que o grupo se apropriava da história 

narrada. Como parte das costumeiras provocações, foi solicitado que a composição da cena 

incluísse produções visuais em tempo real (foram disponibilizados papel craft e carvão para 

desenhos), bem como um diálogo com o ensaio “A muralha e os livros”, de Jorge Luis Borges 

(2007), uma leitura recente do elenco e que tratava justamente de truculência e censura. Neste 

ensaio, Borges narra a história de Qin Shi Huang-ti, primeiro imperador da China unificada e 

simultaneamente responsável pela construção da Grande Muralha e pela fogueira que queimou 

todos os livros anteriores a ele. Inquieto com a ideia de construção e destruição em larga escala, 

Borges redige este texto indagando-se acerca das motivações totalitárias e autocráticas do 

imperador para ambos os atos. 

Em sintonia com Borges, a cena elaborada pelos alunos se fazia nos termos do binômio 

construção-destruição. O aluno Bruno já havia chamado a atenção para o fato de que o 

imperador chinês era contraditório em suas ações, porque “ao mesmo tempo que ele quis apagar 

tudo o que existiu antes dele, a partir do momento que ele levantou a muralha, todo o mundo 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

2
 

que surgir posterior à muralha também vai se perguntar as razões dessa construção. Ele vai 

chamar a atenção para esse passado esquecido” (Bruno GA, 2019). Nesse sentido, o único 

recurso cênico inevitável para este exercício parecia ser, de fato, mostrar as obras de Luísa: “É 

como no caso da Lu”, continua Bruno, “Os caras chamaram a atenção no Facebook mostrando 

essas imagens! Tipo o imperador. Ele chamou a atenção para a existência de um passado. Existe 

um passado antes dele que ele quis apagar. E o vereador quis censurar a obra e acabou 

evidenciando” (Bruno GA, 2019). Ao longo da cena, a atriz permanecia ao centro, no chão, 

desenhando com carvão enquanto os demais orbitavam a sua figura executando partituras 

corporais. Escolheram uma música folk que, ali, servia de textura para as movimentações dos 

atores no tempo em que Luísa desenhava. A cada desenho erótico concluído, alguém do elenco 

puxava a folha para si e a expunha na frente, acompanhada de uma frase – ora frases do ensaio 

de Borges, ora dizeres das redes sociais: os comentários ao post do vereador que se 

transformaram em um verdadeiro tribunal julgando e machucando Luísa. “Pela honra da família 

e para proteger as crianças”; “Talvez quisesse abolir o passado para abolir uma única 

lembrança”; “Isso não é arte” e “Talvez a muralha fosse uma metáfora” eram algumas das frases 

proferidas. 

As falas, extraídas de duas fontes diferentes, se entrelaçavam e se completavam numa 

espécie de inquisição; e Luísa, feito bruxa na fogueira, não parava de desenhar, ao centro da 

roda, com impressionante rapidez: a mágica com que carvão se tornava corpo e as linhas 

materializavam cenas de amor. Munida de folhas de papel craft e carvão, Luísa fazia seus 

desenhos eróticos em tempo real – o tempo da cena – enquanto os demais intercalavam falas 

(de Borges, das memórias do narrado) e se apoiavam nos esboços. Ao final, todas as folhas de 

papel cobertas com linhas sensuais e carvão, postas verticalmente uma seguida à outra, 

formavam uma imensa muralha, que cercava Luísa. Se apropriando do texto de Borges, eles 

conseguiram materializar uma história real. A muralha improvisada, estampada de cenas 

eróticas, era a resposta que o elenco dava ao conservadorismo e à censura. Com efeito, como 

insinuou certo escritor argentino, era uma metáfora. 

 

 

 

 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

3
 

Figuras 1 e 2 – Desenhos de Luísa. 

  

Fonte: Todos os fatos, 2019. 

 

4 Conclusão: lições do narrado, lições do vivido 

A primeira surpresa, por certo, foi o modo como o conjunto, em seu processo 

compositivo, fugiu por completo de uma proposta realista e cartesiana, de espaços lineares e 

personagens recortados com rigor. Parecia que queriam encenar mais o sentimento do que o 

fato em si. “Talvez a muralha fosse uma metáfora”, atesta Borges (2007, p. 11). O trabalho de 

criação desses jovens parecia estar em sintonia com esse pensamento: mais importante do que 

uma reconstituição fiel do narrado (ou mesmo do ocorrido), estava em jogo o que poderia ser 

construído a partir daquilo. A pauta, portanto, não era a restauração do acontecimento ou o 

resgate purista dos fatos. As memórias, recriadas pela via do teatro, levaram esses jovens para 

outras paragens, inseridos em um outro real, a realidade da cena, por meio da qual era possível 

elaborar o vivido. Augusto Boal dizia que “no teatro você não passa a reprodução do real, você 

faz uma representação do real” (2001, p. 29). Nesta atividade cênica, assim, o real se 

manifestava enquanto metáfora – ou, na verve de Benjamin, alegoria –, na potência de imagens 

que reverberavam impressões e sentimentos. 

A aluna Gal disse estar feliz com “a oportunidade de encenar meus sentimentos. As 

ações me fogem, mas nessas performances sempre me encontro” (Gal RI, 2019). O 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

4
 

compromisso da cena era, então, com o domínio das sensibilidades; e uma outra linguagem – 

diversa do naturalismo – urgia para corporificar esse campo afetivo na matéria teatral. O grupo, 

afora a expectativa comum, avançou na ideia de ver a cena a partir de uma experiência sensível 

e, nesse sentido, tocou o campo da realidade ou – adiante – (trans)formou o real. Àqueles que 

ainda levantam a bandeira de que o teatro deve ser um “espelho do real”, Augusto Boal responde 

com firmeza ao lembrar que 

 

Shakespeare uma vez falou assim: “Teatro é aquilo que mostra a nossa cara, os nossos 

vícios, as nossas virtudes”. Está certo, eu acho isso ótimo. O Stanislavski vai nisso, 

quer dizer, ele mostra a realidade como ela é, mostra os vícios, as virtudes, tudo bem. 

Mas quero que esse espelho seja mágico, quero que a gente possa entrar nele e 

transformar a imagem que a gente não gosta, porque estou convencido que o ato de 

transformar é transformador. Na medida em que vou lá dentro e transformo aquela 

imagem, estou me transformando. Depois vou embora pra casa, mas não sou mais o 

mesmo que eu era antes. Já pratiquei aquele ato dentro da ficção, do teatro, só que, 

pra mim, ficção não existe. A ficção é uma outra forma de uma outra realidade (Boal, 

2001, p. 31). 

 

Ora, essa possibilidade de pensar a memória para além de um resgate naturalista, mais 

afeita a uma experiência sensível e irrequieta do que a um encadeamento cronológico dos fatos, 

pode estar muito mais próxima de uma leitura benjaminiana da cena do que se pode imaginar – 

e Boal, ao salientar que “o ato de transformar é transformador” parece nos dar uma chave 

importante para isso. Quando a cena, ultrapassando o ofício naturalista da composição estética, 

dá vasão às sensibilidades despertadas no ato narrativo, abre-se um campo para a elaboração 

dessas memórias e para o amadurecimento da educação teatral. O trabalho com relatos em cena 

requer a sensibilidade de olhar para o passado não de modo fatalista, curvando-se ao 

determinismo dos fatos, mas, pelo contrário, de vislumbrar o vivido na forma de lampejos, de 

acordar reminiscências, aqui dinamizadas enquanto potências interiores, tornando a experiência 

significativa. Com efeito, essa experiência sensível e transformadora – acordar o passado, 

resgatar os vencidos – pode se concretizar pela via do teatro, uma vez que, já dizia Benjamin, 

“também os mortos não estarão em segurança se o inimigo vencer. E esse inimigo não tem 

cessado de vencer” (1985, p. 224-225). Assim, “apropriar-se de uma reminiscência, tal como 

ela relampeja no momento de um perigo” é a própria subversão pretérita – o “dom de despertar 

no passado as centelhas da esperança” (Benjamin, 1985, p. 224). Lembrar é um ato 

revolucionário. 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

5
 

A recusa ao naturalismo da cena pode ser a recusa a um tempo cronológico, canônico, 

um tempo linear, pleito das classes dominantes. Ao conformismo incauto que, nos dizeres de 

Benjamin, dá as costas ao passado e vislumbra a salvação em um futuro duvidoso, respondemos 

com o teatro, com a possibilidade de acordar, em cena e por meio da educação teatral, as vozes 

soterradas, as ruínas de um passado esquecido: a necessidade de colocar sob os holofotes a 

história dos vencidos. Assim, a recusa a este tempo fossilizado, feito de glórias ocas e solenes 

reverências à elite, seria, em si, o sentido de uma existência revolucionária. 

Observa-se que – reiteramos – não se trata, em absoluto, de uma descoberta arcaísta ou 

museológica. Benjamin nos alerta para os perigos deste olhar petrificado para o passado. Não 

basta descobrir o passado silenciado: é preciso arrancar a tradição ao conformismo. E é 

justamente por isso que materializamos os relatos em cena. Fosse o resgate de outros passados 

a única preocupação do processo formativo, as rodas de histórias se bastariam enquanto recurso. 

O filósofo alemão, contudo, é incisivo na necessidade de acordar o passado “no instante do 

perigo” e não se dobrar as classes dominantes, servindo-as como seu instrumento (Benjamin, 

1985, p. 224). Daí a necessidade da cena, da materialização do relato na forma de composições 

teatrais. Não de outro modo, Boal alertava que o teatro deve ser “um ensaio para a ação na vida 

real, e não um fim em si mesmo” (2011, p. 19). Aqui, cabe o depoimento do aluno Bruno 

(compartilhado após a dramatização de sua história), que percebe na elaboração cênica mais do 

que uma previsível fidelidade para com o narrado: a cena “não só retratou aquele momento, 

mas se desdobrou. Tem a ficção junto, que te dá um prazer, e você pensa ‘aconteceu nessa cena 

tudo o que eu queria que tivesse acontecido naquele dia, na vida real’” (Bruno GA, 2019). A 

fala de Bruno, em consonância com o alerta de Benjamin, sublinha a necessidade de salvar o 

passado, de recuperar as possibilidades que não puderam se realizar. Se, a valer, o passado 

realmente dirige um apelo que não pode ser rejeitado impunemente, o aceno por certo 

transparece no depoimento de Luísa, feito após a construção da cena: 

 

[...] de certa forma eu queria que as pessoas entendessem, que olhassem com cuidado 

para aquilo [...] E quando eu contei a história pra vocês e a gente começou a montar a 

cena e criar em cima disso, aconteceu exatamente como eu queria que tivesse 

acontecido. Que [aqui] as pessoas entenderam o que era, as pessoas tiveram... assim... 

sabe... a mesma sensibilidade pra falar das coisas. [...] Então eu acho que a gente 

conseguiu criar uma coisa que ficou bonita assim, sabe? Não é agressivo. Porque 

sempre... as pessoas vêm me perguntar: “ah, por que você não foi lá e falou um monte, 

por que você não foi na mídia falar? Por que você não xingou o cara [o vereador] no 

dia? Por que você não foi lá socar a cara dele?” E não é isso que eu queria fazer, sabe? 

Eu não queria ter esse tipo de atitude. Eu queria responder com arte e não sabia como. 

E eu acho que esse é o como eu queria, sabe? (Luísa GA, 2019). 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

6
 

Além disso, a quem possa parecer que, porventura, as narrativas do território íntimo não 

guardam a mesma competência dos grandes acontecimentos históricos, cumpre outra vez 

responder com Benjamin, com o recorte cirúrgico que faz da mônada, das miniaturas de sentido, 

que tomam o micro pelo macro, o local pelo global, e que conseguem enxergar “na obra o 

conjunto da obra” (1985, p. 223). Narrar os acontecimentos – lembra o filósofo – sem distinguir 

entre os “grandes e os pequenos” é levar em conta que “nada do que um dia aconteceu pode ser 

considerado perdido para a história” (Benjamin, 1985, p. 223). As cenas do particular 

reverberam no tecido social. Assim, a história de uma jovem artista do interior paulista não é 

menor que os graves e solenes feitos do cânone – como, por exemplo, a construção da Grande 

Muralha da China. 

Com Borges, compreendemos que nossa atividade teatral surgia para mostrar que o 

passado jamais será apagado ou esquecido e que, ainda que o imperador ordenasse “que a mais 

reverente das nações queimasse seu passado”, seguiríamos em nossa luta por meio da arte 

(Borges, 2007, p. 12). À constante ameaça da censura, inclusive, Borges oferece uma curiosa 

resposta, inquieta como seus labirintos: “o propósito de abolir o passado já aconteceu no 

passado e – paradoxalmente – é uma das provas de que o passado não pode ser abolido. O 

passado é indestrutível: cedo ou tarde todas as coisas voltam, e uma das coisas que voltam é o 

projeto de abolir o passado”, defende o escritor argentino (2007, p. 82-83). Todos os fatos, 

lembranças e acontecimentos retornam porque o passado, premente, cala fundo em nossos atos; 

nossa arte está impregnada com nossas memórias, abastecidas de tempo. O passado está sempre 

pronto para bater à porta; para gritar – em cena – a sua ressignificação. 

Por fim, consoante à prática dos relatos de vida em cena, cabe ressaltar o posicionamento 

inquieto de Gilberto Icle (2010), que, de forma provocativa, desenha a possibilidade da 

Pedagogia Teatral como um cuidado de si. O pesquisador se questiona se não haveria, no ensino 

de teatro, uma proposta de se gerar inquietude com si mesmo, de se olhar e se fazer melhor, 

como uma certa busca pelo humano que se dirige a uma autotransformação, da cena para a vida, 

“espécies de cuidados de si, práticas de si sobre si mesmo”: uma realidade do teatro-educação 

que se alinha com as proposições aqui defendidas: 

 

Cuidar de si é inquietação contínua e não conversão e conformidade com o conhecido. 

Cuidar de si na Pedagogia Teatral implica pensar o teatro como porta, como fenda, 

como possibilidade de uma vida como obra de arte; de se fazer artista, não somente 

no palco, na cena, mas também e, principalmente, na arena da vida cotidiana, na rotina 

humana do viver, por intermédio de uma atitude ética (Icle, 2010, p. 86). 



Presença do passado em cena: Benjamin, formação teatral e relatos de experiência 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

7
 

Icle aponta uma conectividade patente entre arte e vida – a possibilidade de pensar o 

teatro como autocuidado e o ensino das artes cênicas como rota para uma transformação. 

Observa-se o quanto essa prática de voltar-se para si mesmo, sintomática da educação teatral, 

carrega o germe de outras possibilidades maiores – e a brecha com os relatos de experiência em 

cena pode ser uma delas. Se, como queria Boal, o teatro é um ensaio para a vida, o exercício de 

materializar as narrativas do vivido em cena pode ser uma forma de reverberar nossa posição 

no mundo, de nos colocarmos de modo assertivo e irrequieto perante o entorno. Em posse de 

um olhar teatral, ganhamos novos olhares em direção ao mundo. Acordando outros passados, 

vislumbramos novos futuros pelo direito de existir enquanto memória, de ser agente da história 

e não mero espectador. “Cada dia que passa vejo o mundo ficando doente, cruel, desumano. 

Estou triste e com medo. Mas hoje eu escolhi fazer arte e disso nunca me arrependi”, arrematou 

Luísa RI (2019). 

Benjamin (1985), que curiosamente já havia denunciado uma crise da narrativa, uma 

perda da capacidade de intercambiar experiências, agora, em “Sobre o conceito da história”, 

aponta a possibilidade de pensar a educação teatral a partir de relatos e, talvez mais do que isso, 

a importância das narrativas do vivido para a formação em artes cênicas. O passado – assim 

queria Benjamin – é uma experiência única e, como tal, efêmero como o teatro. Ambos, em 

íntima conexão, podem ser a deixa para se pensar a educação como porta ou, nas palavras de 

Icle, se fazer artista não somente no palco, como também “na arena da vida”. Com o trabalho 

de relatos de vida, aprendemos que a memória, aliada à potência das artes cênicas, pode se 

transformar em um poderoso instrumento para a educação. Compreende-se que o território das 

sensibilidades e afetividades também é político e, escovando a história a contrapelo, é possível, 

enfim, observar como um pequeno exercício cênico pode ser resistência. No campo da 

formação teatral (e da revolução), o passado é presente sempre. 

 

 

Referências 

BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 

cultura. Trad. Sergio Paulo Rouanet. v. 1. São Paulo: Brasiliense, 1985. 

BOAL, A. “Exilado”. Caros amigos. Ano IV. n. 48. mar. 2001. Entrevista concedida a 

Marina Amaral, Marco Antônio Rodrigues, Carlos Castelo Branco et al. p. 28-33. 



PEREIRA, D. M. A.; CHALUH, L. N. 

 

Educação: Teoria e Prática/ Rio Claro, SP/ v.35, n.69/2025. eISSN 1981-8106 

e81[2025] 

P
ág

in
a1

8
 

BOAL, A. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. 11. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2011. 

BORGES, J. L. Outras inquisições. Trad. Davi Arrigucci Jr. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2007. 

DOUEK, S. S. Memória e exílio. São Paulo: Escuta, 2003. 

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: 

Paz e Terra, 1996. 

GABNEBIN, J. M. Walter Benjamin: os cacos da história. 2. ed. Trad. Sônia Salzstein. São 

Paulo: Brasiliense, 1993. 

ICLE, G. Pedagogia teatral como cuidado de si. São Paulo: Hucitec, 2010. 

MATOS, O. C. F. A Escola de Frankfurt: luzes e sombras do Iluminismo. São Paulo: 

Moderna, 1993. 

PEREIRA, D. M. A. Revivências: a docência teatral a partir das narrativas do vivido. 2022. 

275 f. Tese (Doutorado em Educação) - Instituto de Biociências, UNESP. 2022. 

STANISLAVSKI, C. A preparação do ator. 31. ed. Trad. Pontes de Paula Lima. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. 

SOLER, M. Teatro documentário: a pedagogia da não ficção. São Paulo: Hucitec, 2010. 


