
 

                     Este artigo está licenciado com uma licença Creative Commons 

 

Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                        44 

 
 

O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com 
caixa e as coplas ancestrais do noroeste argentino 

 
 
 

 Agustín Arosteguy1  

 https://orcid.org/0000-0003-3838-2676 
agustin@unicamp.br  

 
 

Resumo: O presente trabalho aborda a Leda Valladares na sua dupla labor como artista-
pesquisadora. O ponto de partida são o livro “Cantando las raíces: coplas ancestrales del 
noroeste argentino” (2000), os oito discos que compõem o “Mapa musical de la Argentina” 
(1960-1974), e a entrevista radial realizada por Blanca Rébori para a série ‘Retratos Sonoros’ 
(1995). Considerando sua figura pioneira como resgatadora do cancioneiro do noroeste 
argentino e sua atuação como cantora, compositora, musicóloga e poeta, pretende-se analisar 
sua contribuição como etnomusicóloga, que influenciou a várias gerações de músicos e 
estudiosos da música, e sua compreensão da importância da música como tesouro imaterial 
dos seres humanos em conexão cósmico-dialética com o território. A partir do conceito 
geograficidade cunhado pelo geógrafo Eric Dardel, busca-se argumentar que Valladares 
semeou as bases para um pensamento fenomenológico na música ao postular um conceito 
de cosmos entrelaçando os humanos, a terra e o céu.   
Palavras-chave: Leda Valladares; conexão cósmica; cantos ancestrais; território; 
fenomenologia.

 
1Pesquisador de Pós-doutorado no Laboratório de Geografia dos Riscos e Resiliência (LAGERR), Faculdade de 
Ciências Aplicadas (FCA), Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), campus Limeira, com financiamento 
da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP). Pesquisador e Professor no Instituto de 
Geografia da Universidade de Buenos Aires (UBA).   

https://orcid.org/0000-0003-3838-2676
mailto:agustin@unicamp.br


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              45 
 

THE COSMIC TURN IN GEOGRAPHY: LEDA VALLADARES, BOX DRUM 
SINGING, AND THE ANCESTRAL COPLAS OF NORTHWESTERN ARGENTINA 

 
Abstract: This paper addresses Leda Valladares in her dual role as an artist-researcher. The 
starting points are the book “Cantando las raíces: coplas ancestrales del noroeste argentine” 
(2000), the eight albums that make up the “Mapa musical de la Argentina” (1960-1974), and 
the radio interview conducted by Blanca Rébori for the series ‘Retratos Sonoros’ (1995). 
Considering her pioneering role as a rescuer of the songbook of northwestern Argentina and 
her work as a singer, composer, musicologist, and poet, it aims to analyze her contribution as 
an ethnomusicologist, which influenced several generations of musicians and music scholars, 
and her understanding of the importance of music as an intangible treasure of human beings 
in a cosmic-dialectical connection with the territory. Using the concept of 'geograficidade' 
coined by geographer Eric Dardel, the paper argues that Valladares laid the groundwork for a 
phenomenological thought in music by postulating a concept of cosmos intertwining humans, 
the earth, and the sky. 
Keywords: Leda Valladares; cosmic connection; ancestral songs; territory; phenomenology. 

 
EL GIRO CÓSMICO EN LA GEOGRAFÍA: LEDA VALLADARES, EL CANTO CON 

CAJA Y LAS COPLAS ANCESTRALES DEL NOROESTE ARGENTINO 
 

Resumen: El presente trabajo aborda a Leda Valladares en su doble labor como artista-
investigadora. El punto de partida son el libro Cantando las raíces: coplas ancestrales del 
noroeste argentino (2000), los ocho discos que conforman el Mapa musical de la Argentina 
(1960–1974), y la entrevista radial realizada por Blanca Rébori para la serie ‘Retratos Sonoros’ 
(1995). Considerando su figura pionera como rescatadora del cancionero del noroeste 
argentino y su actuación como cantante, compositora, musicóloga y poeta, se pretende 
analizar su contribución como etnomusicóloga, que influyó en varias generaciones de músicos 
y estudiosos de la música, así como su comprensión de la importancia de la música como 
tesoro inmaterial de los seres humanos en conexión cósmico-dialéctica con el territorio. A 
partir del concepto de geograficidad acuñado por el geógrafo Eric Dardel, se busca 
argumentar que Valladares sembró las bases para un pensamiento fenomenológico en la 
música al postular un concepto de cosmos que entrelaza a los humanos, la tierra y el cielo.  
Palabras clave: Leda Valladares; conexión cósmica; cantos ancestrales; territorio; 
fenomenología.  

 

 

 

O canto com caixa é uma manifestação cultural ancestral do mundo andino 

que, como espécie folclórica, se encontra no noroeste da Argentina e no Peru, Bolívia, 

Chile e em alguns povoados do Equador. É, sobretudo, um elemento essencial nos 

ritos sagrados e festivos das comunidades andinas. Entre os rituais, podem ser 

mencionados a marcação de gado, semeadura e colheita, o dia da Pacha Mama, e 

claro, o carnaval. As espécies folclóricas deste canto com caixa são três: a baguala, 

a tonada e a vidala. As três têm em comum um instrumento e sua estrutura poética: a 

caixa (Figura 1) e a copla. A caixa é um tambor de mão de pequeno tamanho. A copla 

refere-se à estrutura tradicional que está composta por estrofes de quatro versos, 

octossílabos e geralmente organizados em quarteta de romance, onde o segundo e o 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              46 
 

quarto verso rimam. Proveniente da literatura espanhola, do Século de Ouro 

Espanhol, Leda Valladares nos conta que “aterrissou na América e se folklorizou 

fundindo-se com melodias de diversos repertórios latino-americanos” (2000, p. 33). 

 

Figura 1. Instrumento musical de percussão: a caixa 

 

Fonte: Museu de Antropologias | Faculdade de Filosof ia e Humanidades, Universidade Nacional de    
Córdoba (2023) 

 

Voltando ao canto propriamente dito, sua origem indígena remonta à era pré-

incaica, aproximadamente ao ano de 1600, conforme as ilustrações do livro de 

Guamán Poma de Ayala, um cronista indígena peruano que documentou no antigo 

Império Inca a presença da tinja, um tambor de mão que costumava ser usado por 

mulheres e tocado de um modo similar ao modo como é tocado hoje em dia no 

noroeste argentino (NOA). Sua zona de influência está localizada na região 

compreendida pelas províncias de Salta, Tucumán, Jujuy, La Rioja, Catamarca e 

Santiago del Estero (Figura 2). É importante ressaltar que, em seus primórdios, esses 

cantos eram realizados na língua dos povos originários, como o cacán e o quéchua. 

Segundo nos relata o músico tucumano Juan Quintero no episódio sobre o 

canto com caixa do programa A origem das espécies: “Este canto não segue os 

padrões ocidentais quanto ao estético, mas se nutre de elementos e matizes próprios 

dos cantos originários da nossa terra […] essas formas poéticas próprias dos povos 

originários do mundo andino foram se perdendo ou transformando com a chegada da 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              47 
 

Figura 2. Região do noroeste argentino (NOA) 

 

Fonte: Regiões Geográf icas da Argentina – blog: 

https://regionesgeograf icasargentina.blogspot.com/p/region-noroeste.html 

 

colonização espanhola” (Irigoyen, 2013). Mas o que eu gostaria de salientar é que 

todos eles, cantos cósmicos como Leda Valladares os chamava, possuem uma ideia 

de universo, de, justamente, cosmos. Este aspecto é talvez abstrato e, por 

conseguinte, difícil de palpar, no entanto, a discípula de Valladares, Miriam García, 

não deixa espaços para dúvidas quando poeticamente afirma: 

A caixa e a voz estão energicamente em oposição, neste caso. A caixa 
tira ritmicamente todo o tempo para a terra, a voz desenha no ar. Esta 
questão de oposição aparece em outras expressões e manifestações 
rituais, ancestrais e populares. Tem a ver com a conexão do ser 
humano com a terra e com o céu. Ou seja, há um conceito de 
universo, de sistema, de cosmos (Irigoyen, 2013, negrita do autor). 

A seguir, descreverei cada um dos cantos por ordem cronológica, apontando 

tanto suas semelhanças quanto suas diferenças, pois este canto milenar não possui 

https://regionesgeograficasargentina.blogspot.com/p/region-noroeste.html


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              48 
 

um único ponto de origem, dado que suas três espécies provêm de culturas, territórios 

e línguas diversas, que as tornam únicas entre si. 

 

O CANTO COM CAIXA: PONTOS DE CONVERGÊNCIA E DIVERGÊNCIA 

Como já mencionamos na introdução, os três cantos com caixa compartilham 

o instrumento, a estrutura poética do canto, mas também compartilham que são 

gêneros musicais não dançáveis, ou seja, são gêneros líricos e, portanto, dão ênfase 

aos textos, às letras. Uma peculiaridade é que, ao contrário de outros gêneros 

folclóricos crioulos, no canto com caixa, as mulheres são as grandes protagonistas. 

Apesar disso, as diferenças são significativas e conferem a cada um matizes próprios 

que os tornam singulares. Começando pela mais antiga, a baguala, seu espaço 

geográfico está delimitado pelo que se conhece como os Vales Calchaquíes2: Salta, 

Tucumán e parte de Catamarca. Para o reconhecido musicólogo argentino Carlos 

Vega (2023 [1969]), a baguala é o canto das tribos pré-colombianas: diaguitas 

(calchaquíes, pulares), omaguacas (tilcaras, maimaras, purmamarcas), atacamas 

(casabindos, cochinocas) e capayanes. Todas essas nações são de língua cacana. 

No entanto, para o musicólogo peruano Policarpio Caballero Farfán (1988), é pré-

incaica, isto é, de pelo menos nove séculos. A baguala é tritônica, ou seja, é composta 

por três notas e carece de sustentação harmônica, seus ritmos são binários e 

terciários. O único instrumento que acompanha este canto é a caixa. No entanto, 

vocalmente é um dos mais ornamentados, pois combina queixumes, 

derrumbamentos, falsetes e estertores. Valladares, ao ser interrogada pela jornalista 

Blanca Rébori (1995) sobre o que a impressionou na baguala, sentencia: 

Foi esse canto de precipícios, esses gritos, esses despenhadeiros 
do canto que são tremendamente dolorosos e abismais, não é?, e 
além de estar registrado, isso se encontra em todas as culturas 
ancestrais do terceiro mundo, América, África e Ásia, encontram-se 
nos precipícios do canto. [...] o canto se despenha, mas ao mesmo 
tempo se eleva e chega a alturas enormes. Assim, é um vai e vem 
da voz, mas com um dramatismo e um mistério musical nunca 
comparáveis a nada do que se ouve nas cidades, onde a voz já está 
tecnificada ou manipulada pelas modas. Aquilo é totalmente natural, 

 
2 Os vales Calchaquíes formam um sistema de vales e montanhas no noroeste da Argentina que se estendem por 
520 quilômetros, do norte de La Poma (Salta) até Punta de Balasto (Catamarca) ao sul, e do oeste das serras de 
Quilmes ou do Cajón (Catamarca, Tucumán, Salta) até a cadeia montanhosa de San Francisco e as serras do 
Aconquija (Catamarca, Tucumán) ao leste. Recebe seu nome de uma das três nações cacanas, os calchaquíes, 
uma parcialidade indígena que esteve em guerra por aproximadamente 100 anos com os invasores espanhóis, 
conhecidas como as guerras Calchaquíes, iniciadas em 1562 pelo seu chefe militar Juan Calchaquí (Fonte: 
Wikipédia). 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              49 
 

cada um tem seu modo de cantar a baguala, seus próprios falsetes... 
(negrita do autor). 

É relevante mencionar que as palavras que Valladares utiliza para falar do 

canto estão tão vinculadas à paisagem que parece que ele a está descrevendo. 

Parece como se estivéssemos frente aos vales calchaquíes, admirando todo o seu 

esplendor de formas, cores, texturas, ondulações e relevos. Costuma-se cantá-lo 

como solista ou em multidões. No primeiro caso, ocorre especialmente durante o 

carnaval e o solista canta a copla e a comparsa repete o estribilho. Assim, o mais 

surpreendente para Valladares é que este canto “tenha apenas um corpo sonoro de 

três notas – menos do que o canto de um pássaro – que, solfejadas, não deixam 

vestígios de música, mas, quando saem da garganta do cantor, nos transpassam” 

(2000, p. 18). 

Passando para a tonada, pertence à cultura inca peruana e encontra-se nas 

províncias de Jujuy e Salta, cantando-se entre paisagens de montanhas, planícies, 

altiplanos, puna e quebradas. Em particular, tem uma estreita ligação com a cultura 

quéchua, que foi "descendo do altiplano peruano com a expansão incaica até chegar 

ao noroeste argentino. Por isso, a tonada canta-se originalmente em quéchua” 

(Irigoyen, 2013). Em relação à sua melodia, “este canto constitui um circuito de 

canções dotadas de uma, duas, três, quatro e cinco notas. Todo um caminho para a 

pentatonia” (Valladares, 2000, p. 136). Esta pentatonia é uma clara herança inca e 

sua forma de execução é igual à da baguala, solista ou solista e comparsa. Além da 

caixa, também se costuma tocar um instrumento chamado erkencho3, o que faz com 

que a ornamentação vocal com a qual se canta a tonada se assemelhe ao seu som. 

Outro aspecto que a vincula à baguala é que a tonada também possui escalas em que 

o semitom não aparece. 

E, por último, mas não menos importante, a vidala. É considerada o primeiro 

gênero folclórico argentino porque se constitui paralelamente ao Estado-Nação 

argentino, por volta do ano 1800. Juan Quintero nos conta que "nasce como uma 

espécie folclórica crioula, misturada com elementos culturais próprios da cultura 

espanhola [...] Ao contrário da baguala e da tonada, na vidala também são utilizados 

outros instrumentos, como o bombo legüero4, o violão e o violino" (Irigoyen, 2013). 

 
3 O erkencho ou erquencho é um clarinete idioglótico derivado do pututu, composto por um bocal de dez a treze 
centímetros de comprimento que possui uma palheta vibrante (a palheta faz parte do bocal) e um chifre bovino ou 
caprino que cumpre a função de amplificar o som (Fonte: Wikipédia). 
4 O bombo legüero é um popular membranofone do folclore argentino originário da província de Santiago del 
Estero. Deve seu nome à característica que se lhe atribui o poder de ser ouvido mesmo a uma légua de distância. 

https://www.google.com.br/search?q=erkencho+sonido&sca_esv=35aa2c76c27153e3&ei=HqdiZ_GnDdvd5OUPkOOOMA&ved=0ahUKEwjxrpOUkbGKAxXbLrkGHZCxAwYQ4dUDCBA&uact=5&oq=erkencho+sonido&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiD2Vya2VuY2hvIHNvbmlkbzIHEAAYgAQYEzIIEAAYgAQYogRIjitQnhBYiShwBHgBkAEAmAGNA6ABtx6qAQcwLjMuOS4zuAEDyAEA-AEBmAINoAKWFMICChAAGLADGNYEGEfCAgUQIRigAcICBhAAGBMYHsICCBAAGBMYChgewgIGEAAYFhgemAMAiAYBkAYIkgcJNC4xLjQuMy4xoAfGKg&sclient=gws-wiz-serp#fpstate=ive&vld=cid:3529cd08,vid:6ZbN1i6NLoE,st:0


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              50 
 

Sua zona geográfica corresponde às serranias: Catamarca, La Rioja e Santiago del 

Estero. Segundo a mitologia santiagueña, ela nasce em seus montes como forma de 

música para rituais desconhecidos e seu ritmo possui a característica de encher de 

vigor os corpos circundantes. Em suas letras, o tema principal é a vida das pessoas 

no monte, aludindo aos desamores e às ausências, com uma poesia particularmente 

triste (El arcón de la historia argentina, 2020). Por exemplo, a vida de um lenhador 

que trabalha nesse ambiente, a poesia da vidala, às vezes, resulta tão indecifrável 

quanto o próprio monte. Em relação à estrutura melódica, o crítico musical italiano 

Gianni Cesarini (2017) comenta:   

Distinguem-se vários grupos de melodias, segundo suas 
determinadas escalas: os antigos modos de RE e FA, a escala 
bimodal, com quarta aumentada, com quarta justa ou com ambas 
alternadas, com a tetrafônica e a pentatônica, ou escalas híbridas com 
misturas destas últimas com europeias, modernas e antigas. A mais 
constante é o acoplamento de terceiras paralelas (exceto nas vidalas 
tetratônicas e pentatônicas). 

 

Ao contrário da baguala e da tonada, a vidala é a única que registra vida 

harmônica e seus sistemas musicais são variados: escalas bimodais, tetrafônicas e 

híbridas, de onde provém a imensa diversidade de suas melodias, harmonias e ritmos. 

Pode ser cantada em comparsa à uníssono ou em duos em terceiras paralelas, “onde 

uma voz faz uma melodia original, a tônica, e outra voz faz um intervalo de terça 

abaixo, formando assim uma harmonia”, explica-nos Miriam García (Irigoyen, 2013). 

Talvez por isso Leda Valladares percebeu que sua linha melódica era “ondulada e 

curva, por momentos um pouco labiríntica” (2000, p. 18). Por sua vez, Carlos Vega 

(2023 [1969]) argumenta que pertence a um sistema musical andino próprio da 

América do Sul, com boa vida no século XVIII, sendo uma canção exclusivamente 

argentina tanto por suas estruturas musicais como poéticas. 

Em relação à sua etimologia, a historiadora das artes, poeta e compositora 

argentina Silvia Long-Onhi (2010) diz que vidala é uma palavra híbrida entre o 

quéchua e o espanhol, em que “o sufixo quéchua ‘la’ se une tanto a nominativos 

quanto a adjetivos para formar diminutivos de grande carga afetiva”. Ou seja, vidala 

significa vidita e “representa o mais rico e variado do nosso folclore” (Valladares, 2000, 

 
A légua (do latim loca) é uma antiga unidade de comprimento que expressa a distância que uma pessoa, a pé, 
pode percorrer durante uma hora; ou seja, é uma medida. Dado que normalmente percorre a pé uma gama de 
distâncias, a légua se mantém nessa gama, mas, segundo o tipo de terreno predominante em cada região ou 
segundo a conveniência estatal, a palavra légua abrange normalmente distâncias que variam de 4 a 7 quilômetros 
(Fonte: Wikipédia). 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              51 
 

p. 18). Long-Onhi conta que o compositor e músico argentino Josué Teófilo Wilkes 

acredita que a vidala descende do “yarahué”, ao qual também se vincula o “yaraví”, 

que é um gênero literário-musical típico e originário da província de Arequipa, Peru. 

Daqui se desprende sua estreita ligação com a vida cotidiana dos habitantes da região 

andina da América Latina, dos pastoreios de “cabras, lhamas, ovelhas. Nas 

plantações, nos carnavais, na solidão, no alvoroço ou em cada aspecto da vida de 

onde vivo e venho”, conclui a coplera saltenha Mariana Carrizo (2020). Esses cantos 

são entoados no contexto de desenvolvimento desses quefazeres cotidianos que têm 

como pano de fundo essas paisagens. 

Para concluir, uma convergência entre os três cantos que Leda Valladares 

menciona ao longo de seu livro e da entrevista, é o canto com caixa como um 

fenômeno cósmico. Tanto é assim, que ela atribui esse fenômeno à caixa quando 

afirma que “a pele ressonadora é atravessada por uma trança de crina de cavalo 

chamada chirlera, cuja finalidade é fazê-la soar produzindo um zumbido cósmico” 

(Valladares, 2000, p. 31, itálico do original, negrita do autor). A respeito dos cantos, 

Valladares afirma: “A liberdade é a essência do grito e o grito significa sangria, parto, 

revelação de forças ocultas. Por meio desse grito se expressa a história do homem 

jogado à terra, magnetizado pelo cosmos, agredido pela morte” (2000, p. 12, negrita 

do autor). Dessa forma, é possível perceber que Valladares estava consciente dessa 

conexão entre a terra e o céu que esses cantos possuíam. Por sua vez, ela também 

tinha clareza de que eles intrinsecamente continham um lado metafísico e até 

ontológico, e uma experiência que se pode conceber como fenomenológica. Na 

página 43, ela traz como exemplo a baguala, que eu tomo a liberdade de estender à 

tonada: “a voz do vallisto saltenho, tucumano, catamarquenho, (e jujenho, acrescento 

eu), nos faz transcender a uma experiência metafísica incomparável. Uma iniciação 

na nossa América. No nosso passado e presente míticos. Na nossa identidade” (2000, 

p. 43). E no caso da vidala, ela sentencia: “aos golpes de caixa, as vidalas nos jogam 

para a intempérie com todo o nosso baldio nas costas. Concertam a nudez humana e 

a do cosmos como um encontro sagrado” (2000, p. 94). Por isso, concluo este capítulo 

concordando com Quintero, que resume que o “canto com caixa nasce do desejo dos 

homens de se comunicarem com outros homens e com o universo. Essa forma 

primitiva de canto foi se expandindo e tomando novos rumos. Mas ainda conserva sua 

essência mística, sua conexão e respeito pela terra e sua memória de séculos 

passados” (Irigoyen, 2013). 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              52 
 

A COSMOGONIA ANDINA 

Antes de adentrarmos nas noções de cosmovisão e cosmos, é pertinente 

demarcar a região geográfica sobre a qual esta seção se baseia: a região andina. Na 

América Latina, chamamos de países andinos ou Estados andinos o grupo de países 

que compartilham a Cordilheira dos Andes e uma cultura herdada da civilização inca. 

Dessa maneira, temos dois grupos: o primeiro composto por Bolívia, Colômbia, 

Equador e Peru, considerados como plenamente andinos, e o segundo, integrado por 

Venezuela, Chile e Argentina, cuja denominação é dada pela questão geográfica. No 

caso da Argentina, essa região se estende desde as províncias de Mendoza, 

passando por San Juan, La Rioja, Catamarca, Tucumán, até chegar a Salta e Jujuy. 

Baseada na cultura incaica, esta região compartilha uma cosmovisão andina, a 

qual estabelece que o cosmos está dividido em três reinos ou pachas: Hanan Pacha, 

Kay Pacha e Uku Pacha (Achig-Balarezo, 2019). Esses três reinos teriam certa 

correspondência com a estrutura católica da terra, do céu e do inferno. Dessa maneira, 

e segundo aparece no ensaio de Germán Rodríguez (1999) sobre o saber andino, 

Hanan Pacha representa o mundo superior, ou seja, o lugar onde habitam os deuses 

incas como Inti (o deus do sol) e Mama Quilla (a deusa da lua). Os incas acreditavam 

que aqueles que levavam uma boa vida ascendiam a este local após a morte. No caso 

de Kay Pacha, refere-se ao mundo médio, ao físico terrenal caracterizado por 

nascimentos, mortes e decadência. Por isso, os incas entendem que este mundo foi 

testemunha de ciclos de destruição e renascimento. Por fim, o Uku Pacha 

corresponde ao mundo inferior, que se encontra abaixo do mundo terrenal e onde vão 

as pessoas que não conseguem ir para o céu ou mundo superior uma vez mortas. 

Segundo a mitologia inca, este reino era o domínio de Supay, deus inca da morte, 

responsável pelo mundo subterrâneo e líder dos demônios. Apesar de tudo isso, o 

Uku Pacha não é um âmbito completamente negativo e/ou falso, já que está vinculado 

à mãe terra feminina e aos antepassados. 

Então, resumindo, as três pachas representam três planos diferentes da 

existência. Todas as três estão em estreita união e conectadas por elementos tanto 

físicos como espirituais. Os incas acreditam que esses três reinos foram o fundamento 

para a religião, o conceito de cosmos e a cosmovisão que caracterizam o povo inca. 

A seguir, tomamos do livro publicado em 2005 pelo Centro de Culturas Originárias 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              53 
 

Kawsay, intitulado Metodologia própria: educação diferente, que entende que a 

cosmovisão:  

[...] é a elaboração humana que recupera as maneiras de ver, sentir e 
perceber a totalidade da realidade, isto é, os seres humanos, o 
conjunto da natureza e o cosmos. Todas as culturas do mundo têm 
sua cosmovisão particular, portanto, as nossas, situadas nesta parte 
do planeta e neste continente, também as têm (Centro de Culturas 
Originarias Kawsay, 2005, p. 14).  

Esta ideia de conjunção entre os seres humanos, a natureza e o cosmos é o 

eixo central a partir do qual se articula a concepção da cosmovisão incaica (Zenteno 

Brun, 2009). Por sua vez, esta cosmovisão também está presente na andina, que 

segundo palavras de Leda Valladares, “surge do amor à terra, desta como bem 

coletivo e sagrado, do sentido comunitário, da solidariedade humana, da sua 

ritualidade agrária e cósmica, da fidelidade à tradição e aos seus antepassados. 

Para o andino, a natureza tem batimento e alma” (Valladares, 2000, p. 39, negrita 

do autor). Como forma de conseguir explicar essas questões tão abstratas e 

espirituais, é propício trazer à tona o terceiro parágrafo da seção “Canto andino com 

caixa”, quando Valladares sentencia: “É preciso se situar na majestosa imensidão, no 

silêncio e na solidão da paisagem para entender este canto cósmico, livre e dono de 

suas guturações, de seu alarido primordial e de quanto expressa de entranhável em 

queixumes e corcovos” (Valladares, 2000, p. 25). Essa sentença pode ser interpretada 

como uma maneira de se conectar com a energia cósmica em toda a sua magnitude 

e mistério, e que, através do canto, embora não seja possível apreendê-lo, é possível 

sentir-se comovido e tocado por ele. É justamente a voz que faz o canto possível, nela 

reside o cosmos, nela se encontra o infinito, o princípio de todas as coisas, seres que 

habitam nosso planeta, o mistério de todas as paisagens. É por isso que Valladares 

explica que a voz com a qual se canta “É uma coisa mista entre terra e cosmos” 

(Rébori, 1995) ou esses cantos são “‘partos da terra’, e surgem da ligação “profunda 

e inexplicável do homem com a natureza” e “com o infinito dos céus, dos montes, dos 

desertos, dos campos, não sei, aí acho que está a grande ligação do homem com a 

natureza e surge essa música poderosíssima” (Rébori, 1995). Ou seja, é terrena e, ao 

mesmo tempo, divina, pertence ao ser humano e também a deus. Foram esses uivos 

tão viscerais que lhe deram a pista de que ali, nos Vales Calchaquíes, existia um 

mistério a ser resgatado e guardado para que não se perdesse. Foram esses cantos, 

entre fúrias e penas, que lhe abriram os olhos a rituais antigos, pré-colombianos ou 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              54 
 

pré-incaicos, dependendo do etnomusicólogo que se considere, onde a alma humana 

e não humana se funde com o universo.  

 

A GEOGRAFIA FENOMENOLÓGICA DARDELIANA E O CONCEITO DE 

GEOGRAFICIDADE 

Dentro da concepção geográfica de Eric Dardel, a existência possui uma 

relevância singular. Ou seja, o filósofo francês considerava que a geografia só podia 

ser compreendida a partir da experiência, e mais especificamente da experiência 

vivida ou acessível através dos sentidos e sentimentos. Por isso, a geografia é antes 

de tudo um saber sensível, já que Dardel entendia que o elemento terrestre/espacial 

estava entre as dimensões primordiais da existência humana. Esta conexão entre o 

ser humano e a Terra foi denominada como geograficidade, entendida como uma 

relação concreta entre ambos, como uma vinculação, como modo de existência e de 

destino (Dardel, 2015) ou, como explica Eduardo Marandola Junior no prefácio da 

edição brasileira, “expressa a própria essência geográfica do ser-e-estar no mundo” 

(2015, p. xii). Nesse sentido, Dardel lança uma provocação “A geografia não é, afinal 

de contas, uma certa maneira de sermos invadidos pela terra, pelo mar, pela distância, 

de sermos dominados pela montanha, conduzidos em uma direção, atualizados pela 

paisagem como presença da Terra?” (2015, p. 39). É justamente nessa invasão ou 

atravessamento que a música acontece, se revela, se evidencia ou se vislumbra. Nas 

palavras de Atahualpa Yupanqui “a música é um acidente da própria terra, por isso 

nas montanhas, selvas e planícies americanas, a canção é o resultado de uma fusão 

admirável: a paisagem e o homem” (Yupanqui, 2012, p. 69). Acidente no sentido de 

acontecimento, de fenômeno terrestre ou vinculado à terra. Assim como Dardel e 

Valladares, Yupanqui também atribuía ao espaço atributos místicos, esotéricos 

(Arosteguy, 2021, 2022) e, por sua vez, a paisagem possuía uma significância peculiar 

porque esse “ser-na-paisagem”, para o cantor argentino, era uma espécie de desígnio 

astral, pois chegou a manifestar “que me anda perseguindo a paisagem da América 

para deixar-me um signo no rosto ou na alma” (2008, p. 279) e também acunhou uma 

figura retórica muito eloquente o ‘homem-paisagem’, que nas palavras do seu filho, 

Roberto Chavero, entende-se como:  

[…] buscava o que ele chamava de 'homens-paisagem'. Ou seja, os 
homens que melhor traduziam o lugar onde estavam, através de seu 
trabalho, de suas reflexões, de suas palavras ou de seus silêncios. 
Então, esses homens (no sentido genérico de seres humanos, 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              55 
 

acréscimo do autor) eram os melhores tradutores desse espaço, 
desse lugar. E ele os buscava, buscava o contato com eles porque era 
sua forma de se inserir na paisagem também, de compreendê-la mais, 
de se envolver nas histórias, nas lendas, nos mitos... ou seja, de 
conhecer plenamente o lugar" (Cadernos de campo, 5 de julho de 
2018).  

 

Seguindo a etimologia grega do termo 'geografia', “sugere que a Terra é um 

texto a decifrar, que o desenho da costa, os recortes da montanha, as sinuosidades 

dos rios, formam os signos desse texto. O conhecimento geográfico tem por objeto 

esclarecer esses signos, isso que a Terra revela ao homem sobre sua condição 

humana e seu destino” (Dardel, 2015, p. 2, itálico do original e negrito do autor). Todo 

esse conjunto de mistérios sonoro-paisagísticos, Leda Valladares o vincula ao mágico, 

ao componente esotérico desses cantos dos quais se desconhece a origem exata, 

mas que, no entanto, possuem um ancoramento profundo na dimensão simbólica do 

território (Haesbaert, 1999): “a magia do som, a magia do grito e a magia dessa 

paisagem enorme de onde vêm esses cantos” (Rébori, 1995). 

Das cinco dimensões ou desdobramentos que Eric Dardel atribui ao espaço5, 

penso que a que mais dialoga com Leda Valladares é o espaço telúrico. Este é 

entendido como os desdobramentos do espaço geográfico que escapam à percepção 

que provém da interpretação dada pelo intelecto, ou seja, que são “encontrados numa 

experiência primitiva, resposta da realidade geográfica a uma imaginação criativa  

que, por instinto, procura algo como uma substância terrestre ou que, se 

contradizendo, a ‘irrealiza’ em símbolos, em movimentos, em prolongamentos, em 

profundidades” (Dardel, 2015, p. 14-15, negrito do autor). O que me interessa 

destacar dessa frase é o inacabado ou o infinito da percepção humana, e que fica 

patente quando Valladares sentencia “descobri um continente da música ancestral 

que pode ter séculos e milênios e que nunca se gasta e nunca poderá ser substituída 

por nada” (Rébori, 1995). E em outra parte disse, falando sobre o canto, “sobretudo 

responde a essa enorme paisagem e a essa cultura de séculos que está nos três 

continentes, África, Ásia e América, e que é música de desertos, de montanhas e 

selvas... e bom, aí está o cosmos, está o infinito, e aí está o princípio das coisas 

em matéria de mistérios, e a origem do canto, de onde vem...” (Rébori, 1995, negrita 

do autor). Esses cantos geolocalizados, com uma latitude e longitude específicas, 

estão em consonância com o lugar, com determinadas paisagens com todas suas 

 
5 Eles são espaço material, espaço aquático, espaço aéreo e espaço construído. 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              56 
 

cores, nuances, texturas, sabores e relevos. Com isso em mente, a seguir, abordo o 

desafio de traçar uma espécie de cartografia sonora e simbólica que identifique cada 

um dos agentes ou elementos que constituem esses cantos. 

 

O CANTO COM CAIXA COMO EXPRESSÃO DO SER E ESTAR NO MUNDO: 

POR UMA CONSTELAÇÃO SONORA DE CONCEITOS GEOGRÁFICOS 

Cantos están muy pegados a la tierra,  
a la naturaleza, a la cosa cósmica, a lo sideral,  

todo, al gran espectáculo de la montaña,  
a todas las fuerzas del universo  

Leda Valladares (2000, negrita do autor) 
 

 

Neste trabalho, ao reconhecer que o ser humano não é o principal ator e que, 

portanto, faz parte do mundo real em uma relação baseada na interatividade e 

posicionalidade (Hayles, 1995), entendemos que a música pode funcionar como 

mediadora emocional não só entre o humano entre si e com os lugares (Furlanetto, 

2018), mas também entre o humano e o não-humano. Como forma de plasmar essa 

mediação musical, proponho um mapa relacional que combine o humano e o não-

humano, o espacial e o emocional, o musical e o cartográfico em constelações 

geoafetivas do mundo sonoro-musical do canto com caixa. Inspirado na proposta de 

Rogério Haesbaert (2014, 2019) de uma constelação geográfica de conceitos, que por 

sua vez deriva da constelação de conceitos de Gilles Deleuze e Félix Guattari (1993), 

pretendo evidenciar o entrelaçamento de interações simbólicas nos três cantos com 

caixa em sua função de mediadoras entre os espaços geográficos e os estímulos 

emocionais que estes e seus componentes emitem, provocando diversas reações nos 

seres humanos. Acredito que, dessa maneira, estaria considerando mapear a 

complexidade musical da “própria multiplicidade do mundo (e do espaço cósmico, 

acréscimo do autor)” (Haesbaert, 2019, p. 128). A opção de mapear resulta do 

interesse em vislumbrar os cruzamentos, tensões e/ou divergências no devir dessa 

música ancestral, não apenas em si mesma, mas também entre os diversos e 

múltiplos gêneros musicais com os quais interage direta ou indiretamente. Nesse 

contexto, o verbo ‘mapear’ tem aqui conotações perceptíveis e tangíveis ao propor 

que esses cantos funcionem como um mapa dos (des)encontros com as múltiplas 

emoções, espaços, musicalidades e elementos humanos e não-humanos com os 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              57 
 

quais está conectada, perceptíveis através de algum dos sentidos: olfato, gosto, tato, 

auditivo, visual e sensitivo. 

Cabe ressaltar que, ao propor abordar os aspectos simbólicos, entendo que o 

conceito de constelação se ajusta melhor, pois compreendo que os nós que a 

compõem convergem em uma trama humana e não-humana que entra em jogo na 

conformação sonoro-musical andina e desempenham diferentes papéis simbólicos e 

funcionais. Além disso, considero que todos esses nós, agentes e elementos 

constitutivos dos cantos (como seus sons, ruídos, melodias, ritmos, harmonias, 

silêncios, timbres) podem ser concebidos “como fonte de informação sobre o espaço, 

[...] como geoindicadores da organização de (e em, acréscimo do autor) os lugares” 

(Raibaud, 2009, p. 1) com o objetivo de evidenciar as reverberações que esses cantos 

têm sobre a natureza, a paisagem, o território e, por consegu inte, as melodias. Nesse 

sentido, proponho pensar esses cantos como modos de estar no aqui e agora, ou 

formas de se aterrar próprias das filosofias ancestrais dos povos originários, que não 

são estáticas, tudo o contrário, são caracterizadas por um devir constante ou uma 

espécie de simultaneidade de histórias que convergem em um aqui e agora (Massey, 

2005). É um aqui e agora iminente dado pela paisagem circundante, pelo fundo 

metafísico e ontológico das letras, pela ancestralidade imperecível das melodias e 

todo o misticismo secular que envolve essa prática. A esse respeito, Yupanqui afirma 

que “o cantor traduz o que a terra lhe dita. O cantor não elabora, mas traduz, é um 

mensageiro de vozes que lhe chegam. Ele traduz o que a terra lhe dita, o que a 

terra lhe vai ditando. Através de sua própria vivência, experiência, através de muitos” 

(Hassan, 1985, negrito do autor). Assim, os elementos a serem considerados para a 

constelação são os seguintes: as coplas, os silêncios, o pucllay, os/as vallistos/as, a 

caixa. Cabe acrescentar que todos eles gravitam em torno da manifestação ritualística 

do carnaval. A seguir, apresentamos cada um desses elementos: 

A copla em si é o que se canta e é composta por “um poema breve, de uma 

grande síntese. Chegou da grande literatura espanhola (Século de Ouro Espanhol), 

aterrissou na América e se folklorizou fundindo-se com melodias de diversos 

repertórios latino-americanos” (Valladares, 2000, p. 33) e Valladares reforça que seu 

léxico é carregado de poesia: “a copla é uma forma espanhola, mas o giro poético nos 

pertence, tem um conteúdo que se relaciona com a paisagem e o modo de sentir do 

índio que cantava em sua língua (quéchua)” (Valladares, 2000, p. 29, negrita do 

autor). Quando os/as cantores/as compreendem que o canto é também silêncio, ele 

https://www.youtube.com/watch?v=3ARvr1kDLZI
https://www.youtube.com/watch?v=PLL5Io3H2-A
https://www.youtube.com/watch?v=PLL5Io3H2-A


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              58 
 

se eleva para outras dimensões. Por isso, ao referir-se aos vallistos, Valladares 

sentencia “Nosso vallisto tem o culto do silêncio, de modo que, quando canta, se lhe 

abrem as vísceras [...] usa o do de sangue e ferida, explosão que vai parar no céu da 

intempérie infinita'” (Valladares, 2000, p. 19, itálico do original, negrita do autor). 

Pucllay provém do quéchua pukllay, que etimologicamente significa brincar, se 

alegrar e, por sua vez, refere-se à festa realizada para agradecer à natureza, aos apus 

ou divinos guardiões e à mãe terra, Pacha Mama, que é quem provê os alimentos e a 

vida. Segundo se acredita, “este personagem é o encarregado de fecundar a Pacha 

Mama” e, por isso, “o Pucllay é retirado debaixo da apacheta (monte de pedras) e é 

aí que começa a revelação” (Ruggia, 2021). Vallistas ou vallistos6, é muito 

interessante como um relevo do território se transforma em substantivo para designar 

as pessoas que são naturais dos vales do norte da Argentina e, por sua vez, 

funcionam como qualidades para atribuir características determinadas da paisagem 

(cor, sinuosidades, alturas, rugosidades, etc.) ao canto, ou melhor dizendo, às formas 

em que o canto é entoado, sentido, experienciado e habitado. Habitar tanto o canto 

quanto seus territórios, ou dito de outra forma, os territórios do canto (Arosteguy, 

2025). E, por último, a caixa que, segundo a cultura andina, não é apenas um 

instrumento, pois toda vez que se cria uma, ela recebe um batismo ou é realizada uma 

cerimônia chamada challa. A compositora, coplera e tocadora de quena e sikus de 

Salta, Micaela Chauque conta que “challarlo é como dar o batismo, digamos, do 

instrumento como se fosse uma pessoa, damos a qualidade de uma pessoa, digamos, 

é como damos as boas-vindas” e, na sequência, ela explica que esse ritual deve ser 

realizado apenas “pelas mulheres mais velhas copleras que sejam como mestras, 

aquelas que carregam toda a sabedoria do canto da copla” (Irigoyen, 2013). A esse 

respeito, Leda Valladares (2000), nos narra o ritual que gira em torno da confecção e 

batismo da caixa nos vales tucumanos: 

[...] enquanto é construída, é mantida oculta, em uma relação secreta 
com seu mistério. A caixa tem madrinha e padrinho. Quando é 
estreada, o primeiro a fazê-la soar é o artesão que a construiu; ele 
molha seus couros com bebida alcoólica e bebe para celebrá-la. Deve 
fazê-la soar no escuro. Ao adicionar a chirlera, ela se transforma em 
uma caixa zombadora e fica em condições de vibrar com toda a sua 
magia. Então, ela é colocada no poste da fazenda. Para o cantor 
vallisto, a vibração da caixa é o batimento do coração da montanha. 
Em algumas regiões, antes de estreá-la, a caixa é deixada durante a 
noite em uma certa caverna da montanha (salamanca)7, onde se 

 
6 Se designa à pessoa que é natural dos vales do norte da Argentina (Real Academia Espanhola). 
7 Caverna natural que há em alguns montes ou colinas (Real Academia Espanhola). 

file:///C:/Users/arost/OneDrive/Área%20de%20Trabalho/Pos%20DOC/Congresos/2025/seghum_2%20ao%204%20junho/seghum_artigo/vf/vidala%20del%20silencio_atahualpa%20yupanqui.mp4
https://www.youtube.com/watch?v=X6-LbauPnHM
https://www.youtube.com/watch?v=QuLG2lnlfxo
https://www.youtube.com/watch?v=QB1t5x3Ngvc
https://www.youtube.com/watch?v=DrmXP9iWKuM


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              59 
 

carregará de forças musicais e se impregnará do diabo ou duende 
da festa do carnaval. Com essa maceração noturna na montanha, a 
caixa recebe seu batismo (Valladares, 2000, p. 31, negrita do autor). 

Então, considero relevante pensar que todos esses elementos se articulam em 

uma espécie de constelação sonora de conceitos geográficos e musicais que gravitam 

em torno do carnaval, entendido como a manifestação ritualística a partir da qual o 

mundo sonoro do noroeste se evidencia. Como trata-se de um mapa sonoro e não 

imagético, se busca que cada pessoa construa de maneira subjetiva, interativa e 

mutante o seu a partir dos sons que aqui se propõem colocados como hiperligações 

nas palavras que compõem dita constelação. Porque como disse Beatriz Furlanetto 

(2018, p. 201, p. 208): “é possível criar um mundo particular com a música, melhor 

dizendo, construir e ancorar nosso ser no mundo musicalmente” e “o mundo pode ser 

percebido como uma partitura musical, uma grafia que se lê com os ouvidos, e não 

apenas com os olhos, uma escuta dos sons e silêncios que semeiam horizontes em 

nossas fronteiras”. 

 

POR UMA GEOGRAFIA CÓSMICA OU O GIRO CÓSMICO DENTRO DA 

GEOGRAFIA (CONCLUSÃO) 

El universo me pegaba un grito. Quedé atónita por 
semejante llamado, palmario, sideral, de intemperie. En 

ese momento desperté para América. 
Leda Valladares (2000, negrita do autor) 

 

 

Em um momento da entrevista com Blanca Rébori, Leda Valladares reflete que 

esse canto é uma espécie de estampido, funciona como uma forma de desabafo, e 

textualmente diz que “o canto é uma respiração profunda” (1995). Como sentencia no 

epígrafe colocado acima, é uma respiração que se converte em grito que vem do 

universo e, nesse sentido, é algo sideral, algo que não se pode explicar em palavras 

ou que resulta complexo fazê-lo, e é tão poderoso que provoca que alguém, neste 

caso Leda, tenha reagido e se conectado com este continente que é a América. 

Ouvindo a Valladares na entrevista, fica manifesta a impressão de que esse canto não 

pode ser entendido em sua completude fora do lugar geográfico onde acontece, onde 

se expressa em toda sua magnitude. Isso me traz à mente o último capítulo do livro 

de Gaston Bachelard “A Poética do Devaneio” (2006), dedicado ao devaneio e ao 

cosmos. Na página 172, ele sentencia que “a atmosfera inteira é, numa respiração 

https://sonidosylenguasargentina.cultura.gob.ar/registros/claudio-choque-entrevista/
https://www.youtube.com/watch?v=WkVMnkA_ApA


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              60 
 

cósmica, respirada pela terra”. Aqui é interessante ressaltar, por um lado, a questão 

da respiração cósmica e, por outro, que ela é respirada pela terra. Essas duas 

questões foram caras para Valladares, já que em outra parte da entrevista ela 

expressa: 

São mundos que estão dentro do mistério cósmico. Aí há uma ligação 
muito estranha do homem com a natureza e com o infinito dos céus, 
dos montes, dos desertos, dos campos, não sei, aí acho que está a 
grande ligação do homem com a natureza e brota essa música 
poderosíssima (Rébori, 1995). 

Embora Bachelard foque na imagem, na imagem poética, na imagem cósmica, 

é interessante entender que essa imagem não é apenas visual devido ao fato de que 

o devaneio cósmico do sonhador se baseia no verbo contemplar e no poder da 

contemplação. Aqui cabe nos perguntarmos sobre o papel do som ou dos sons na 

configuração do universo que habitamos e, parafraseando ao filósofo francês, pensar 

também que de um som, isolado ou não, de um som combinado com imagens, pode 

nascer um universo. Considerando que é através da “cosmicidade de uma imagem 

que recebemos, portanto, uma experiência do mundo. O devaneio cósmico nos faz 

habitar um mundo...” (Bachelard, 2006, p. 170), é plausível pensar na cosmicidade do 

som, já que na concepção de Valladares essa experiência subjetiva de mundo contém 

também sons ou, melhor dizendo, cantos cósmicos ancestrais conectados às 

paisagens, ou seja, imagens, cores, texturas, relevos, sabores, aromas desses 

lugares. Falando de povos ancestrais, Bachelard (2006, p. 169) adverte que “as 

cosmogonias antigas não organizam pensamentos, são audácias de devaneios, e 

para devolver-lhes a vida é necessário reaprender a sonhar”. Aqui é pertinente 

mencionar o geógrafo francês Jean-Marc Besse (2015, p. 124) quando ele fala que 

segundo Eric Dardel foi a geografia quem “restituiu ao conhecimento científico seu 

significado cosmológico”. Essa dimensão cósmica do universo era de interesse dos 

impérios sumérios e acádios, que segundo o arqueólogo estadunidense Wayne 

Horowitz, possuíam três sistemas para descrever a geografia do céu:  

Primeiramente, os textos acadianos falam de caminhos do céu 
pertencentes às estrelas e aos sete planetas antigos (u du. i dim = 
bibbu): a Lua, o Sol, Mercúrio, Vênus, Marte, Júpiter e Saturno. Em 
segundo lugar, tanto os textos sumérios quanto os acadianos referem-
se a um sistema de divisão do céu em quadrantes que pode ser 
comparado aos quatro quadrantes da superfície terrestre. Por fim, 
diversos termos sumérios e seus equivalentes acadianos são 
utilizados como nomes para várias partes do céu (1998, p. 252). 

 



O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              61 
 

A partir da leitura desse livro, Brian Godawa (2011) definiu que “uma 

cosmografia ou ‘geografia cósmica’ pode ser uma imagem complexa do universo que 

inclui elementos como astronomia, geologia e geografia; e esses elementos podem 

incluir implicações teológicas também” (p. 1). E é nessa conexão entre o ser humano 

e o cosmos, que para Dardel a geografia “é o recinto de um duplo nascimento: 

despertar do homem para o mundo, despertar do mundo no homem” (Besse, 2015, p. 

139) e nesse devir cósmico Leda Valladares despertou para a América e a América 

também despertou nela ou talvez foi uma sorte de desígnio astral/sideral/cósmico que 

aconteceu também a Atahualpa Yupanqui (2008) quando a paisagem da América o 

perseguiu tanto que lhe deixou um sinal, uma marca, um vestígio no rosto, no corpo, 

na alma, em forma de cantos rasgados, quase esquecidos de tão derradeiros, mas 

nossos, muito nossos. 

 

REFERÊNCIAS 

 
ACHIG-BALAREZO, David Ricardo. Cosmovisión Andina: categorías y principios. 
Editorial. Revista de la Facultad de Ciencias Médicas, Cuenca, EC, v. 37, n. 3, 2019. 

https://doi.org/10.18537/RFCM.37.02.01  
 

AROSTEGUY, Agustín. Territórios do canto mapuche na Argentina: os vínculos entre 
o ül e o wallmapu como configuradores da cosmovisão e cosmoaudição mapudungun. 
In: AZEVEDO, Ana. Francisca, FURLANETTO, Beatriz Helena, DUARTE, Miguel 

Bandeira e AUGUSTO, Carlos Augusto (eds.). Geografias Culturais da Música, do 
Som e do Silêncio (Vol. 2). Guimarães: Lab2pt, 2025, p. 33-54. 

  
AROSTEGUY, Agustín. La vidala del noroeste argentino: un compendio de silencios, 
coplas y energías cósmicas. Geousp, São Paulo, v. 26, n. 3, p. 1-21, 2022. 

https://doi.org/10.11606/issn.2179-0892.geousp.2022.198497  
 

AROSTEGUY, Agustín. Cerro Colorado: misterios de un paisaje sonoro. Espaço e 
Cultura, Rio de Janeiro, n. 50, p. 49–69, 2021. 
https://doi.org/10.12957/espacoecultura.2021.65188  

 
BACHELARD, Gaston. A poética do devaneio. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 
BESSE, Jean-Marc. Geografia e Existência: a partir da obra de Eric Dardel. In: O 
homem e a Terra: natureza da realidade geográfica. São Paulo: Perspectiva, 2015, 

p. 111-139.  
 

CABALLERO FARFÁN, Policarpio. Música inkaika: sus leyes y evolución histórica. 
COSITUC: Cusco, 1988. 
 

CARRIZO, Mariana. Leda Valladares: guardiana de nuestras memorias sonoras. 
Ministerio de cultura – Argentina. Buenos Aires, 17 de dez. 2020. Disponível em: 

https://doi.org/10.18537/RFCM.37.02.01
https://doi.org/10.11606/issn.2179-0892.geousp.2022.198497
https://doi.org/10.12957/espacoecultura.2021.65188


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              62 
 

https://www.cultura.gob.ar/leda-valladares-la-recopiladora-de-la-memoria-y-el-
sonido-ancestral-9915/. Acesso: 20 nov. 2024. 
 

CENTRO DE CULTURAS ORIGINARIAS KAWSAY. Metodología propia: educación 
diferente. Cochabamba: Centro de Culturas Originarias Kawsay, 2005. 

 
CESARINI, Gianni. La vidala canta la vida en una forma musical típicamente 
argentina. Gianni Cesarini & amig@s: músicas, palabras y rincones de bellezas 

[blog]. 2017. Disponível em: http//www.giannicesarini.com/vidala-canta-la-vida-en-
una-ormamusical-tipicamente-argentina/. Acesso: 20 nov. 2024. 

 
DARDEL, Eric. O homem e a Terra: natureza da realidade geográfica. São Paulo: 
Perspectiva, 2015.  

 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. ¿Qué es la filosofía? Barcelona: Editorial 

Anagrama, 1993. 
 
EL ARCÓN DE LA HISTORIA ARGENTINA. La vidala. 4 de jan. 2020. Disponível em: 

https://elarcondelahistoria.com/la-vidala/ [blog]. Acesso: 20 dez. 2024.  
 

FURLANETTO, Beatriz Helena. Geografia da Música: Rodas de Choro, Emoções e 
Encontros. In: AZEVEDO, Ana Francisca de; FURLANETTO, Beatriz Helena; 
DUARTE, Miguel Bandeira (eds.). Geografias Culturais da Música. Minho: Diário de 

Minho, 2018, p. 201-220. 
 
GODAWA, Brian. Mesopotamian cosmic geography in the Bible. [S. l.]: BioLogos, 

[s. d.]. Disponível em: 
https://www.fliedner.es/media/modules/editor/cienciayfe/docs/biologos/25-

godawa_scholarly_paper_2.pdf. Acesso em: 1 set. 2025. 
 
HAESBAERT, Rogério. Regional-Global: dilemas de la región y de la regionalización 

en la Geografía contemporánea. Buenos Aires: CLACSO; Universidad Pedagógica 
Nacional, 2019. 

 
HAESBAERT, Rogério. Lógica zonal y ordenamiento territorial: para rediscutir la 
proximidad y la contigüidad espaciales. Cultura y Representaciones Sociales, 

Ciudad de México, v. 8, n. 16, p. 9-29, 2014. 
 

HAESBAERT, Rogério. Identidades territoriais. In: ROSENDAHL, Zeny; CORRÊA, 
Roberto Lobato (orgs.). Manifestações da cultura no espaço. Rio de Janeiro: Ed. 
Uerj, 1999, p. 169-190. 

 
HASSAN, Ariel. Los caminos de Atahualpa: El filósofo [documentário - 4 episódios]. 

Canal Encuentro: Argentina. Duração: 26:05 minutos, 1985.  
 
HAYLES, Nancy Katherine. Searching for common ground. In: SOULÉ, Michael; 

LEASE, Gary (eds). Reinventing Nature? Responses to Postmodern 
Deconstruction. Washington: Island Press, 1995, pp. 47-64. 

 

https://www.cultura.gob.ar/leda-valladares-la-recopiladora-de-la-memoria-y-el-sonido-ancestral-9915/
https://www.cultura.gob.ar/leda-valladares-la-recopiladora-de-la-memoria-y-el-sonido-ancestral-9915/
https://elarcondelahistoria.com/la-vidala/
https://www.fliedner.es/media/modules/editor/cienciayfe/docs/biologos/25-godawa_scholarly_paper_2.pdf
https://www.fliedner.es/media/modules/editor/cienciayfe/docs/biologos/25-godawa_scholarly_paper_2.pdf


O giro cósmico na Geografia: Leda Valladares, o canto com caixa e as coplas ancestrais do 
noroeste argentino 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              63 
 

HOROWITZ, Wayne. Mesopotamian Cosmic Geography. Winona Lake: 
EiSenbrauns, 1998. 
 

IRIGOYEN, Andrés. El origen de las especies: canto con caja [cuatro episodios - 
série documental]. Argentina. Duração: 110 minutos, 2013. 

 
LONG-ONHI, Silvia. La vidala y la vidalita no son la misma cosa: ambas formas 
musicales y poéticas, a las que se las suele confundir, tienen marcadas diferencias 

entre sí. La Nación, Buenos Aires, 14 de ago. 2010. Disponível em: 
https://www.lanacion.com.ar/economia/campo/ 

la-vidala-y-la-vidalita-no-son-la-misma-cosa-nid1294247/. Acesso: 20 jan. 2025. 
 
MARANDOLA JR., Eduardo Jose. Apresentação à Edição brasileira. In: O homem e 

a Terra: natureza da realidade geográfica. São Paulo: Perspectiva, 2015, (pp. xi-xv). 
 

MASSEY, Doreen. For space. London: SAGE, 2005. 
 
RAIBAUD, Yves. Musiques et territoires: ce que la géographie peut en dire. 

Conférence d´ouverture du Colloque international de Grenoble ‘Musique, Territoire et 
Developpement Local’, Grenoble, France, 19 et 20 novembre 2009. 

 
RÉBORI, Blanca. Colección retratos sonoros 09. Leda Valladares. [Programa radial 
Raíces- CD] Buenos Aires: Secretaría de Cultura de la Nación, 1995.  

 
RODRÍGUEZ, Germán. La sabiduría del Kóndor: un ensayo sobre la validez del 
saber andino. Quito: Abya-Yala, 1999. 

 
RUGGIA, Bianca. 4 simbologías del carnaval humahuaqueño. Blog 

SerArgentino.com, Buenos Aires, 2021. Disponible en: 
https://www.serargentino.com/argentina/tradiciones/4-simbologias-del-carnaval-
humahuaqueno. Acceso en: 20 oct. 2022. 

 
VALLADARES, Leda. Cantando las raíces: coplas ancestrales del noroeste 

argentino. Buenos Aires: Emecé, 2000. 
 
VEGA, Carlos. Las canciones folklóricas de la Argentina: antología. (Compilador: 

Bruno Jacovella). Buenos Aires: Instituto Nacional de Musicología Carlos Vega, (2023 
[1969]). 

 
YUPANQUI, Atahualpa. La Capataza. San Luís: Nueva Editorial Universitaria, 2012. 
 

YUPANQUI, Atahualpa. Este largo camino: Memorias (Rescate de Victor Pintos). 
Buenos Aires: Cántaro, 2008.   

 
ZENTENO BRUN, Hugo. Acercamiento a la visión cósmica del mundo Andino. Punto 
Cero, Cochabamba, v. 14 n. 18, p. 83-89, 2009.  

 
 
 

https://www.serargentino.com/argentina/tradiciones/4-simbologias-del-carnaval-humahuaqueno
https://www.serargentino.com/argentina/tradiciones/4-simbologias-del-carnaval-humahuaqueno

