
 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23  n. 3  2025  ISSN: 1678-698X                     109 

 
Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: 

“re-existindo” ao projeto civilizatório moderno ocidental 
perante a emergência climática 

 

 
João Francisco Canto Loguercio1  

 
 

Resumo: O projeto civilizatório Moderno Ocidental tem entre seus alicerces a cisão 
natureza-cultura, que se consolidou e expandiu globalmente, sendo a emergência climática 
que testemunhamos um de seus mais graves desdobramentos. Diante disso, este artigo 
propõe-se a responder à seguinte questão: Que outros “habitares” e “sensibilidades” de 
mundo apontariam caminhos contra hegemônicos a esse malsucedido empreendimento? 
Então, buscou-se articular núcleos de “reexistência” que formassem um “tecido” alinhado 
com o “desprendimento” das ontologias/epistemologias dominantes. Assim, identificou-se 
concepções relevantes quanto aos pressupostos definidos, nomeadamente: os “fazeres-
saberes-seres” de povos originários e comunidades “tradicionais”; a fenomenologia; os 
estudos das relações entre humanos e mais que humanos; o movimento na antropologia 
conhecido como “virada ontológica”; e os estudos decoloniais. Portanto, dessas concepções 
de mundo ou “linhas vitais” identificadas, produziu-se uma trama desses múltiplos fios, a 
qual inspira outros “habitares no mundo” frente aos contemporaneamente dominantes, 
oferecendo potenciais alternativas ao atual processo de agravamento da crise ambiental. 
Palavras-chave: natureza-cultura; emergência climática; sensibilidades de mundo; 
habitares alternativos; contra-hegemonia. 

  

 
1 Doutor em Antropologia pela University of Aberdeen/UK, com pós-doutorado pela FCA/Unicamp. 

Professor Adjunto na Universidade Regional do Cariri - Departamento de Ciências Sociais. 

mailto:joao.canto@urca.br


 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       110 

 

WEAVING COUNTER-HEGEMONIC “WORLD SENSIBILITIES”: “RE-EXISTING” 
TO THE MODERN WESTERN CIVILIZING PROJECT FACING THE CLIMATE 

EMERGENCY 

 
Abstract: The Modern Western civilizing project has among its foundations the nature-
culture divide, which has consolidated and expanded globally, with the climate emergency 
we are witnessing being one of its most serious developments. Given this, this article aims 
to answer the following question: What other “dwellings” and “sensitivities” of the world would 
point to counter-hegemonic paths to this unsuccessful enterprise? Therefore, we sought to 
articulate nuclei of “re-existence” that would form a “fabric” aligned with the “detachment” 
from dominant ontologies/epistemologies. Thus, we identified relevant concepts regarding 
the defined assumptions, namely: the “doings-knowledge-beings” of indigenous peoples and 
“traditional” communities; phenomenology; studies of the relationships between humans and 
more-than-humans; the movement in anthropology known as the “ontological turn”; and 
decolonial studies. Therefore, from these identified conceptions of the world or “vital lines”, 
a weave of these multiple threads was produced, which inspires other “dwellings in the world” 
compared to the contemporary dominant ones, offering potential alternatives to the current 
process of worsening the environmental crisis. 
Keywords: nature-culture; climate emergency; world sensitivities; alternative dwellings; 
counter-hegemony. 
 
 

TEJIENDO “SENSIBILIDADES DEL MUNDO” CONTRAHEGEMÓNICAS: 
“REEXISTIENDO” AL PROYECTO CIVILIZATORIO OCCIDENTAL MODERNO 

ANTE LA EMERGENCIA CLIMÁTICA  

 
Resumen: El proyecto civilizatorio occidental moderno se fundamenta en la división 
naturaleza-cultura, la cual se ha consolidado y expandido globalmente, siendo la 
emergencia climática que presenciamos una de sus consecuencias más graves. Ante esto, 
este artículo se propone responder a la siguiente pregunta: ¿Qué otras "habitaciones" y 
"sensibilidades" del mundo señalarían caminos contrahegemónicos para este intento 
fallido? Por lo tanto, buscamos articular núcleos de "reexistencia" que formaran un "tejido" 
alineado con el "despegue" de las ontologías/epistemologías dominantes. Así, identificamos 
conceptos relevantes respecto a los supuestos definidos, a saber: los "haceres-saberes-
seres" de los pueblos indígenas y las comunidades "tradicionales"; la fenomenología; los 
estudios de las relaciones entre humanos y más que humanos; el movimiento antropológico 
conocido como el "giro ontológico"; y los estudios decoloniales. Así, a partir de estas 
concepciones del mundo o “líneas vitales” identificadas, se produce una red de múltiples 
hilos que inspira otras “habitaciones en el mundo” en contraste con las dominantes 
contemporáneas, ofreciendo alternativas potenciales al actual proceso de agravamiento de 
la crisis ambiental. 
Palabras clave: naturaleza-cultura; emergencia climática; sensibilidades del mundo; 
habitares alternativos; contrahegemonía. 

 
 

INTRODUÇÃO 

O intuito deste trabalho não é falar sobre ou das distintas sensibilidades de 

mundo que elegi, busco tecer ou confluir tais sensibilidades com e desde os 

indivíduos, comunidades ou povos que as incorporam, portanto, o uso de muitas 

citações foi intencional. Assim, a partir do que será apresentado, pode-se suspeitar 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       111 

 

do porquê da tentativa de apagamento, invisibilização ou subestimação das 

sensibilidades de ou habitares no mundo alternativas às hegemônicas, haja vista: 

sua potência contestadora ao projeto Ocidental Moderno de Civilização; sua clareza 

ao expor o caráter “obscuro” da Modernidade; sua lucidez de argumentos e urgência 

com que seus apelos se dirigem ao “povo da mercadoria”, que ainda se mantêm 

incrédula ou surda, ou ambas, aos desdobramentos da exploração/devastação 

planetária, ou canibalismo, como nos ensinam os povos originários. 

 

“FAZERES-SABERES-SERES” 

Povos originários 

Os modos de vida dos povos originários do Brasil, baseados numa história e 

memória ancestrais sustentadas por gerações através do tempo (Krenak, 2020; 

Kopenawa e Bruce, 2015; Werá, 2024), resistiram e resistem tanto às imposições 

colonizadoras quanto às visões de mundo Modernas Ocidentais, difundidas sob o 

pretexto de um projeto civilizacional global. 

Segundo o arqueólogo Eduardo Góes Neves (2022), sobre os predecessores 

dos povos da Amazônia Central, estes estariam aqui há pelo menos 12 mil anos, 

tendo inclusive modificado seu entorno em termos de concentração de espécies 

arbóreas e de criação de solos férteis. Portanto, frente à recorrência e extremidade 

dos eventos oriundos da crise climática que vivenciamos, faz-se urgente acudirmo-

nos nesses “fazeres-saberes-seres” ancestrais a fim de tentarmos, como advertem 

Krenak (2020) e Kopenawa (2015), “adiarmos o fim do mundo” ou a “queda do céu”. 

 A publicação de “A queda do céu: palavras de um xamã yanomami”, de Davi 

Kopenawa e Bruce Albert (2015), foi um marco na divulgação do pensamento 

yanomami ameríndio. O duo formado pelo xamã yanomami (narrador) e pelo 

antropólogo francês (escritor), que originou o livro, foi resultado de um encontro que 

envolveu, pelo menos, amizade, confiança, luta pela causa yanomami e ambiental, 

sendo gestado ao longo de 20 anos. O livro abre com epígrafes de Lévi-Strauss e 

Davi Kopenawa. O prefácio, assinado pelo antropólogo Eduardo Viveiros de Castro 

(2015), compara “A queda do céu” a “Tristes Trópicos” de Lévi-Strauss (1996), 

colocando lado a lado, aliás, justissimamente, o pensamento antropológico 

Ocidental (estruturalista) e o pensamento xamânico yanomami (cosmoecológico), 

tal a envergadura da obra de Kopenawa e Albert. Portanto, o que chama atenção 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       112 

 

em “A queda do céu” é, segundo Viveiros de Castro (2015, p. 34), “o que Davi 

Kopenawa tem a dizer ... [em] sua ‘profecia xamânica’, cada vez menos ‘apenas’ 

imaginária e cada vez mais parecida com a realidade”. 

 Kopenawa dirige-se aos napë (brancos, inimigos) ou “povo da mercadoria”, 

como chama a todos que servem ao projeto Ocidental capitalista, isto é, àqueles que 

carregam em suas trajetórias de vida uma “voracidade desenfreada”, para usar uma 

expressão de Albert (2015, p. 51), ao consumo de mercadorias. O xamã quer 

responder, a quem se perguntar, “o que pensam os habitantes da floresta” 

(Kopenawa; Albert, 2015, p. 63): 

Gostaria que os brancos parassem de pensar que nossa floresta é 
morta e que ela foi posta lá à toa. Quero fazê-los escutar a voz dos 
xapiri2, que ali brincam sem parar, dançando sobre seus espelhos 
resplandecentes. Quem sabe assim eles queiram defendê-la 
conosco? (...) Descendo desses habitantes da terra das nascentes 
dos rios, filhos e genros de Omama3. São as palavras dele, e as dos 
xapiri, surgidas no tempo do sonho, que desejo oferecer aqui aos 
brancos. Nossos antepassados as possuíam desde o primeiro 
tempo. (...) Meu único professor foi Omama. São as palavras dele, 
vinda dos meus maiores4, que me tornaram mais inteligente. Minhas 
palavras não têm outra origem. As dos brancos são bem diferentes. 
Eles são engenhosos, é verdade, mas carecem muito de sabedoria. 
(...) São as palavras de Omama. São muito antigas, mas os xamãs 
as renovam o tempo todo. Desde sempre, elas vêm protegendo a 
floresta e seus habitantes. (Kopenawa; Albert, 2015, p. 65) 

 Neste pequeno trecho, do primeiro capítulo do livro, Kopenawa apresenta em 

seu discurso “cosmoecológico xamânico militante” uma defesa da floresta e de seus 

habitantes, fundada em uma sabedoria ancestral, recebida de seu demiurgo 

Omama5, através de seus “espíritos auxiliares” xapiri, e passada por seus “maiores” 

para as gerações subsequentes. Esse conhecimento mito-sensível6 é acessado por 

 
2 “Todo ente possui uma ‘imagem’ ... do tempo das origens, que os xamãs podem ‘chamar’, ‘fazer 
descer’ e ‘fazer dançar’ enquanto ‘espírito auxiliar’ (xapiri a). Esses seres-imagens (‘espíritos’) 
primordiais são descritos como humanoides minúsculos paramentados com ornamentos e pinturas 

corporais extremamente luminosos e coloridos. ... O transe xamânico, consequentemente, põe em 
cena uma identificação do xamã com os ‘espíritos auxiliares’ por ele convocados” (Kopenawa; Albert, 
2015, nota 3, p. 610). 
3 “Omama é o demiurgo da mitologia yanomami” Kopenawa; Albert, 2015, nota 5, p. 610). 
4 Seus antigos, conjuntos dos avós, antepassados históricos (vide Kopenawa; Albert, 2015, nota 8, 
p. 610). 
5 Para Kopenawa: “Omama tem sido, desde o primeiro tempo, o centro das palavras que os brancos 
chamam de ecologia” (Kopenawa; Albert, 2015, p. 479). 
6 Utilizo esse termo em oposição a mito-lógico, visto que este carrega uma raiz oriunda da filosofia 

clássica grega que impôs-se na Modernidade através do racionalismo cartesiano, por exemplo.  



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       113 

 

seus xamãs através de transes em rituais de inalação do pó de yãkoana, produzido 

a partir da resina da casca da árvore Virola elongata7.  

 Os rituais xamânicos e os sonhos, como se percebe, são centrais na 

manutenção da cosmologia, cultura e sensibilidade de mundo yanomami, além de 

orientar suas ações frente aos desafios enfrentados por seu povo devido ao 

predatório avanço branco na floresta. No capítulo “O primeiro xamã” os autores 

esclarecem a conexão entre o transe e os sonhos no trabalho xamânico: 

A iniciação e o trabalho xamânico parecem dominar a produção 
onírica dos xamãs, cujos sonhos são, assim, constituídos 
principalmente de restos alucinatórios do xamanismo diurno (...). 
Finalmente, o uso do pó de yãkoana e os sonhos permitem 
igualmente aos xamãs ter acesso ao tempo mítico, que continua 
transcorrendo imutavelmente, num eterno presente das origens, 
enquanto “outra cena” do tempo histórico (...). (Kopenawa;  Albert, 
2015, p. 616) 

 Aproveitando as aproximações promovidas entre Kopenawa e Lévi-Strauss, 

ocorre-me uma metáfora que Lévi-Strauss utilizou para referir-se à revolução 

causada pelo trabalho de campo na antropologia, a qual igualou ao telescópio para 

a astronomia, alegando ser ele seu próprio telescópio (Lima, 2014). Diante disso, ao 

acessarmos o conhecimento proporcionado pelo trabalho xamânico-onírico de 

Kopenawa, pode-se fazer uso da mesma metáfora para dizer que o telescópio é o 

xamanismo yanomami.  

 A expressão “queda do céu”, que dá título ao livro, faz parte da profecia de 

Kopenawa sobre um “novo” fim do mundo, uma vez que no passado mítico já havia 

ocorrido, pois a primeira floresta criada “era frágil. (...), até que, finalmente, o céu 

desabou sobre ela. (...) Por isso Omama teve de criar uma nova floresta, mais sólida, 

cujo nome é Hutukara” (Kopenawa; Albert, 2015, p. 81), nome também desse antigo 

céu que desabou. Segundo Albert (2015), em seu “Postscriptum”, foi ao final dos 

anos 1980, devido a uma “corrida do ouro sem precedentes” na terra yanomami e 

que levou a uma “catástrofe epidemiológica e ecológica”, que Kopenawa, 

juntamente com seu sogro (xamã que o iniciou), começou a elaborar “uma profecia 

xamânica sobre a fumaça do ouro, a morte dos xamãs e a queda do céu”. Tal 

profecia foi sendo aprimorada, em vista da crescente predação branca na Amazônia, 

sendo, por fim, narrada e escrita para compor sua obra. 

 
7 Para mais detalhes, ver Kopenawa e Albert (2015, nota 15, p. 612). 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       114 

 

Outra liderança indígena que dedica-se a divulgar o pensamento dos povos 

originários em palestras e livros é Ailton Krenak. Em “Ideias para Adiar o Fim do 

Mundo” (Krenak, 2020), uma de suas principais críticas dirige-se à ideia de uma 

constituição de humanidade homogênea, padronizada, a qual todos os habitantes 

humanos do planeta deveriam se adequar. No entanto, “mais de 70% estão 

totalmente alienados do mínimo exercício de ser” (Krenak, 2020, p. 14). Ao mesmo 

tempo, o autor defende a celebração da diversidade, uma diversidade abrangente, 

isenta de qualquer hierarquia, seja entre humanos ou entre estes e os mais que 

humanos. Segundo Krenak: 

A ideia de que os brancos europeus podiam sair colonizando o resto 
do mundo estava sustentada na premissa de que havia uma 
humanidade esclarecida que precisava ir ao encontro da 
humanidade obscurecida (...). Esse chamado para o seio da 
civilização sempre foi justificado pela noção de que existe um jeito 
de estar aqui na Terra (...). (Krenak, 2020, p. 13) 

 O autor, então, vai expor as ideias e modos de vida de seu e de outros povos 

originários na tentativa de “adiar o fim do mundo”, processo este que tem sido 

acelerado pelo projeto civilizatório Moderno Ocidental, expresso através dos 

sistemas de colonização, capitalismo e globalização, para destacar alguns. 

Para Krenak (2020), sobreviver aos danos causados por essa máquina 

predatória exige das pessoas “vínculos profundos com sua memória ancestral, que 

dão sustentação a uma identidade” (Krenak, 2020, p. 14) e dos povos uma 

“resistência continuada” através da guarda da “memória profunda da terra” (idem, p. 

29).  Davi Kopenawa também enfatiza a importância da memória ancestral, “(...) 

nossas palavras são antigas e muitas. Elas vêm de nossos antepassados” 

(Kopenawa; Albert, 2015, p. 75). Diferentemente dos brancos, os povos originários 

não precisaram da escrita para mantê-las por terem uma memória “longa e forte” 

(idem, ibidem), de acordo com o xamã yanomami, ao passo que a dos brancos é 

“cheia de esquecimento”8 (idem, p. 15).  

Outro aspecto destacado por Krenak para adiar o fim do mundo, como já 

antecipado, seria lembrarmo-nos que o processo civilizatório Moderno Ocidental foi 

“nos alienando desse organismo de que somos parte, a Terra, e passamos a pensar 

que ele é uma coisa e nós, outra: a Terra e a humanidade” (Krenak, 2020, p. 16). A 

indiferenciação entre o que no Ocidente chamamos de natureza e cultura é basilar 

 
8 Para uma análise mais aprofundada da “patologia do esquecimento” dos brancos ver Viveiros de 

Castro (2015, p. 15, nota de rodapé). 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       115 

 

nas sensibilidades de mundo dos povos originários e Krenak aponta tal cisão 

(Moderna Ocidental) como antecipadora do fim do mundo. Há um trecho bastante 

ilustrativo dessa relação indissociável entre humanos e natureza, quando Krenak 

refere-se à obra “A Queda do Céu” (Kopenawa; Albert, 2015): 

O livro tem a potência de mostrar para a gente, que está nessa 
espécie de fim dos mundos, como é possível que um conjunto de 
culturas e de povos ainda seja capaz de habitar uma cosmovisão, 
habitar um lugar neste planeta que compartilhamos de uma maneira 
tão especial, em que tudo ganha um sentido. As pessoas podem 
viver com o espírito da floresta, viver com a floresta, estar na 
floresta.” (Krenak, 2020, p. 25, grifos meus) 

O autor expressa sabiamente como se dá essa relação entre os povos originários e 

o ambiente do qual fazem parte, eles podem viver “com” a floresta, um organismo 

vivo e sujeito nessa relação, e não um objeto ou bem passível de ser explorado. Por 

isso, diz o autor: “O rio Doce, que nós, os Krenak, chamamos de Watu, nosso avô, 

é uma pessoa, não um recurso, como dizem os economistas” (Krenak, 2020, p. 21). 

Assim, opõe-se a uma das características centrais da visão moderna ocidental de 

mundo – o antropocentrismo. 

 Quanto ao poder de resistência atribuído àquela diversidade que chamei de 

abrangente, Krenak diz o seguinte: 

A gente resistiu expandindo a nossa subjetividade, não aceitando 
essa ideia de que somos todos iguais. Ainda existem 
aproximadamente 250 etnias que querem ser diferentes umas das 
outras no Brasil, que falam mais de 150 línguas e dialetos. Nosso 
amigo Eduardo Viveiros de Castro gosta de provocar as pessoas 
com o perspectivismo amazônico, chamando atenção exatamente 
para isto: os humanos não são os únicos seres interessantes e que 
têm uma perspectiva sobre a existência. Muitos outros também têm. 
(Krenak, 2020, p. 31-32) 

 Eu ainda sublinharia a instituição “sonho” como prática central no cotidiano 

de diferentes culturas ou povos indígenas, a qual Krenak aborda com a devida 

ênfase. Para ele, tal instituição se diferenciaria do simples “dormir e sonhar”, 

digamos, ocidental, “mas como exercício disciplinado de buscar no sonho as 

orientações para as nossas escolhas do dia a dia” (Krenak, 2020, p. 51-52), ou, mais 

profundamente, como “um outro lugar que a gente pode habitar (...), que é uma 

experiência transcendente na qual o casulo do humano implode, se abrindo para 

outras visões da vida não limitada” (idem, p. 65-66). Para Krenak, o sonhar não é 

uma dimensão separada da vigília, mas um lugar “com conexão com o mundo que 

partilhamos, (...) que tem uma potência diferente” (idem, p. 66-67). Kopenawa 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       116 

 

também traz o “sonhar” como protagonista nos modos de vida yanomami. Por 

exemplo, ao rejeitar as palavras dos brancos, que estão “emaranhadas” e 

“esfumaçadas”, o xamã diz: 

Para nós, a política é outra coisa. São as palavras de Omama e dos 
xapiri que ele nos deixou. São as palavras que escutamos no tempo 
dos sonhos e que preferimos, pois são nossas mesmo. Os brancos 
não sonham tão longe quanto nós. Dormem muito, mas só sonham 
com eles mesmos. (Kopenawa; Albert, 2015, p. 390). 

 Por fim, trago as sensibilidade de mundo Guarani, apresentadas pelo líder 

tapuia Kaká Werá em seu livro “Tekoá: uma arte milenar indígena para o bem-viver” 

(2024). O foco central do livro gira em torno da expressão tekoá-porã que, na filosofia 

ancestral guarani, significa “bem-viver”. O autor, explorando o entendimento desse 

“bem-viver”, com base nos ensinamentos guarani, vai expondo as diversas camadas 

dessa sabedoria milenar que compõem tal concepção, evidenciando que essa busca 

fundamenta-se no estabelecimento de uma relação íntima e harmônica com o 

mundo, no modo de habitá-lo. 

Esse bem-viver é alcançado pelo reconhecimento de nossa 
essência ancestral, que transcende nossa existência material e se 
desdobra no tempo e no espaço como experiência de vida, 
manifestando-se na maneira como nos conectamos com o lugar que 
habitamos. (Werá, 2024, p. 15) 

 Werá, assim como Kopenawa e Krenak, também está alinhado com a 

proposta de mostrar vias alternativas ao predatório projeto civilizatório Ocidental 

Moderno capitalista: 

Neste momento, em que a crise climática é reconhecida como um 
desequilíbrio causado pela cultura humana, as populações 
indígenas da América do Sul pressionam para que seus valores 
sejam reconsiderados e respeitados. (Werá, 2024, p. 15) 

O tekoá-porã passou a ganhar força nestes tempos de caos social e 
ecológico global como uma forma de resistir a um modelo de 
desenvolvimento predatório e excludente. (Werá, 2024, p. 23) 

 A arte do bem-viver, segundo Werá (2024), foi resultado do encontro 

ancestral de povos originários em reuniões intertribais (aty-guaçus), nas quais havia 

troca de ideias, artes e saberes, e onde foi forjado “um conjunto de princípios, 

práticas sagradas e éticas comunitárias (...): ‘sumak-kawsay’ para os Quéchua9; 

‘suma-qamana’ para os Aymara; e ‘tekoá-porã’ para os Guarani” (Werá, 2024, p. 

 
9 Alberto Acosta (2016), político e precursor da inclusão dos direitos da natureza na constituição do 
Equador, também apresenta a filosofia ancestral do “bem viver”, a partir do povo “kíchwa” (quéchua) 
de seu país, como uma proposta alternativa ao projeto hegemônico capitalista predatório, tendo a 

crise ambiental contemporânea como sua preocupação central.  



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       117 

 

19). Portanto, esses modos ancestrais de ser-e-estar-no-mundo foram concebidos 

coletivamente e partilhados por muitos povos latino-americanos, obviamente, cada 

qual com suas especificidades, mas conservando no cerne um ideal comum – uma 

relação harmônica e indissociável entre humanos e mais que humanos. 

O tekoá-porã, para o autor, sintetiza seus princípios: 

(...) no reconhecimento da necessidade de cuidar de três aspectos 
indissociáveis para haver uma existência saudável fluida e plena: o 
lugar interior; o lugar que o indivíduo ocupa no mundo; o lugar como 
uma entidade coletiva chamada comunidade” [e] “para conseguir 
manifestar o bem-viver era necessário adquirir: o bem pensar; o bem 
sentir; o bem fazer”. (Werá, 2024, p. 20)   

 Tal como vimos em Kopenawa (2015) e Krenak (2020), no que diz respeito à 

relação entre humanos e a “Mãe Terra”, há várias concepções guarani que atestam 

a indissociabilidade ou continuidade entre ambos: 

A Mãe Terra é um sistema vivo, e nós, seres humanos, somos uma 
expressão de tantas outras faces que compõem uma sagrada teia. 
(Werá, 2024, p. 35) 

(...) somos descendentes das entidades da natureza e que elas 
estão dentro de nós como forças impulsionadoras, como potências 
a serem equilibradas, como uma ancestralidade que sustenta a 
alma: filhos da Terra, netos do Sol e da Lua, parentes dos animais e 
das florestas. (Werá, 2024, p. 71-72)  

 O mesmo se dá com relação à ancestralidade e, consequentemente, à 

memória: 

O meu povo celebra a ancestralidade como uma bússola de 
orientação para a abundância e a sabedoria. (...) está relacionada à 
prosperidade, porque nos oferece a síntese dos saberes que 
herdamos de nossos antepassados (...). (Werá, 2024, p. 82-83) 

 E não poderia ser diferente no que tange à importância do sonho na filosofia 

ancestral guarani. A iniciadora de Werá nesse conhecimento, Tijary Warejú, é 

considerada “sonhadora de caminhos” (nhe-ngá oiko-angá) pelos Guarani, isto é, 

“uma pessoa que tem o dom de sonhar o melhor lugar para a comunidade habitar” 

(Werá, 2024, p. 25). Na mitologia guarani o mundo é imperfeito, crença que alimenta 

exercerem um caminhar no mundo baseado no bem-viver, visando fazê-lo melhor, 

assim como mobiliza-os a alcançar a “Terra sem Males” (Yvy-Mara-Eye). E são 

justamente esses “líderes guaranis, visionários que captam sonhos de novos 

horizontes e trilhas inexploradas [que inspiram] comunidades inteiras a buscar, em 

longas jornadas, por uma Terra sem Males (...)” (Werá, 2024, p. 39). 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       118 

 

 Um último aspecto da sensibilidade de mundo guarani que gostaria de 

destacar refere-se a sua concepção de ser humano ou “som-de-pé” (tupy). Para os 

Guarani somos “músicas caídas do Céu, entoadas pelos ‘Criadores da Vida’” (Werá, 

2024, p. 44): 

(...) é Tupã, que indica o ritmo do universo. Nesse sentido, a 
essência do ser humano é um padrão vibratório, ou seja, uma 
energia que se manifesta em diferentes frequências”. (Werá, 2024, 
p. 45) 

 Portanto, para que estejamos em harmonia conosco e com tudo e todos que 

nos circundam é preciso que respeitemos nosso ritmo, esse padrão vibratório que 

nos define como música em determinada frequência. Tal concepção faz pensar no 

mundo como uma grande orquestra, demandando-nos sintonia/sincronia para que 

haja beleza na música que emana. O que ouvimos, no entanto, atualmente, são 

sons estridentes que ferem nossos ouvidos. 

 

Quilombolas 

 O líder quilombola Antônio Bispo dos Santos foi um dos principais porta-vozes 

dos modos de vida (modos de ver, de fazer, de sentir e de viver) e da cosmologia 

quilombola ou, como expôs, tradutor dos “saberes ancestrais” de sua “geração avó 

da oralidade para a escrita” (Bispo dos Santos, 2023, p. 13), e seu livro “A Terra dá, 

a terra quer” (2023) é exemplar nesse sentido. Assim como os demais autores 

apresentados, Bispo dos Santos (2023) dirige-se aos “povos eurocristãos 

colonialistas” ou “humanistas”, como se refere aos que impõem e incorporam o 

projeto civilizatório Moderno Ocidental capitalista. Sua proposta de resistência a 

esse projeto é designada “contracolonização” ou “contracolonialismo”: 

O contracolonialismo é simples: é você querer me colonizar e eu não 
aceitar que você me colonize, é eu me defender. O 
contracolonialismo é um modo de vida diferente do colonialismo. (...) 
Podemos falar do modo de vida indígena, do modo de vida 
quilombola, do modo de vida banto, do modo de vida iorubá. (...) Mas 
se dissermos assim, não enfraquecemos o colonialismo. Trouxemos 
a palavra contracolonialismo para enfraquecer o colonialismo. 
(Bispo dos Santos, 2023, p. 58-59) 

Aliás, uma de suas estratégias de defender-se do colonialismo é travar contra 

este uma “guerra das denominações: o jogo de contrariar as palavras coloniais como 

modo de enfraquecê-las” (Bispo dos Santos, 2023, p. 13). Assim, o autor 

potencializa suas palavras, que estão enfraquecidas, e enfraquece as do “inimigo”, 

que estão potentes. Diz que, para isso, é preciso “semear as palavras” e “enfeitiçar 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       119 

 

a língua". Tal é o caso de desenvolvimento, que desconecta, ao passo que 

envolvimento conecta; contra o saber sintético, utiliza o saber orgânico; ao dinheiro 

ou troca, traz o compartilhamento... e assim sucessivamente (idem, p. 14). 

 Para Bispo dos Santos (2023), a colonização se dá primeiro pela 

desterritorialização, quebrando a identidade do “ente atacado” ao afastá-lo de sua 

cosmologia e “de seus sagrados”, levando-o assim, impositivamente, a outro modo 

de vida e dando-o outro nome. Processo este que o autor chama de “denominação”, 

como uma “tentativa de apagamento de uma memória para que outra possa ser 

composta” (idem, p. 12). Portanto, o envolvimento com a terra, no seu sentido mais 

amplo, compõe-se da manutenção de uma memória ancestral cosmológica e de 

modos de vida próprios das comunidades quilombolas, elementos estes essenciais 

na constituição identitária dos indivíduos que as compõem. 

 O envolvimento com a terra é nítido em sua cosmologia, abrangendo uma 

ampla diversidade de seres, expresso, por exemplo, pela noção de 

“compartilhamento”: 

Às vezes você vai andando e encontra uma pedra bonita e 
aconchegante para se sentar. Ou um lajedo bonito onde você se 
deita um pouco e descansa. Esse compartilhamento é tão farto, tão 
presente em nossas vidas (...). Se você vai andando e vê um rato 
correndo no meio da mata, logo atras dele há o risco de ter uma 
cobra. Ele compartilha um aviso (...)”. (Bispo dos Santos, 2023, p. 
37) 

Nos quilombos, somos compartilhantes, desde que tenhamos 
nascido aqui ou que tenhamos uma relação de pertencimento. E 
quando digo da relação de pertencimento com o quilombo, falo de 
uma relação do ambiente como um todo, com os animais e as 
plantas”. (Bispo dos Santos, 2023, p. 38) 

Ou ainda na maneira com que planejam e constroem suas casas: 

Cada moradia deveria ser arquitetada com material local (...). Todo 
bioma, todo ambiente, todo lugar nos oferta as condições para viver 
ali. (...) A casa tem que ser uma parte dos nossos corpos (...). 
Precisamos olhar os astros e garantir uma sombra (...). A questão 
dos ventos também é fundamental (...). Tudo isso é questão de 
relacionamento com a natureza. (...) Você demarca a sua casa na 
terra, mas demarca a sua casa também nos astros, para se 
posicionar dentro de uma relação cosmológica. (Bispo dos Santos, 
2023, p. 60, 61, 65 e 66) 

Mas também na “confluência”, com outros povos, por exemplo: 

Para que fizéssemos os quilombos, foi preciso trazer os nossos 
saberes de África, mas os povos indígenas daqui nos disseram que 
o que lá funcionava de um jeito, aqui funcionava de outro. Nessa 
confluência de saberes, formamos os quilombos, inventados pelos 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       120 

 

povos afroconfluentes, em conversa com os povos indígenas”. 
(Bispo dos Santos, p. 45) 

 Tal como entre os povos Yanomami, Krenak e Guarani, no primeiro parágrafo 

de “A terra dá, a terra quer” (2023), Bispo dos Santos destaca o relacionamento com 

a natureza, a ancestralidade e a memória como aspectos primordiais de sua 

sensibilidade de mundo: 

Nos primeiros passos da minha vida, os mais velhos me orientaram 
a ouvir o canto dos pássaros e os chiados da mata. Compreendo o 
ambiente onde dei os meus primeiros passos como uma das bases 
de lançamento de minha trajetória. Uma memória maravilhosa desse 
tempo, que ainda pulsa (...). (Bispo dos Santos, 2023, p. 10) 

 O autor, ao acusar os impactos socioambientais causados pelos excessos na 

produção e no consumo, bem como no desperdício gerado pelos modos 

“colonialistas” de vida, defende o “necessário” como um valor, na “relação orgânica” 

com “todas as vidas”, na qual todas são necessárias; e em seus cultivos ou 

atividades extrativas, plantando, pescando e coletando apenas o necessário: “A 

cosmofobia é responsável por esse sistema cruel de armazenamento, de 

desconexão, de expropriação e de extração desnecessária. A cosmofobia também 

é responsável pelo lixo” (Bispo dos Santos, 2023, p. 27).  

Por fim, o autor ataca diretamente o agronegócio, por sua modificação dos 

modos de cultivo (agora lineares) e ao uso de “veneno”, assim como à pecuária 

extensiva (criação de animais cercados), falsamente promotores de elevação da 

produtividade, em função dos impactos a longo prazo no ambiente como um todo. 

Em contraposição a esses sistemas predatórios, o autor expôs os modos 

“contracolonialistas”, “naturais” ou “orgânicos” de cultivo e criação10, numa 

demonstração de conhecimento, preservação e respeito pela natureza – a 

“sabedoria cosmológica de nosso povo” (Bispo dos Santos, 2023, p. 91). 

Nossa geração avó dizia que a gente planta o que a gente quer, o 
que a gente precisa e o que a gente gosta, e a terra dá o que ela 
pode e o que a gente merece. (Bispo dos Santos, 2023, p. 90-91) 

 

Seringueiros 

Cunha e Almeida (2017), apresentam o contexto histórico e ambientalmente 

bem-sucedido das comunidades extrativistas amazônicas do Alto Juruá (Acre), que 

resultou na criação da primeira reserva extrativista brasileira (1990). Os autores 

 
10 Vide capítulo “Criar solto, plantar cercado” (BISPO DOS SANTOS, 2023, p. 89-102). 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       121 

 

sublinham a importância dos saberes tradicionais para a conservação da floresta 

como, por exemplo, os conhecimentos adquiridos nos 120 anos de extração da 

borracha, por parte dos seringueiros “locais”, ao mostrarem que os seringais não 

prosperariam se não fosse mantida uma densidade de plantação adequada, 

diferentemente do que foi equivocadamente tentado por grupos não locais ao 

usarem densidades maiores, referenciadas nas plantações asiáticas. Naquela 

região, as seringueiras devem estar dispersas pela floresta, evitando assim o mal-

das-folhas que acometeu plantações com densidades inadequadas. 

 

FENOMENOLOGIA(S) 

A emergência da “escola” fenomenológica se deu em um contexto de crise 

da Modernidade, momento em que, segundo Marandola Jr. (2024, p.84), finda “a 

ingenuidade progressista daqueles que acreditavam que a civilização europeia, 

moderna, racional e iluminista, havia atingido o ápice civilizatório”, quando, na 

verdade, as promessas “douradas” de universalização do desenvolvimento, 

progresso, bem-estar social e todos os outros desdobramentos positivos 

profetizados mostraram sua face obscura – “guerra, fome, preconceito, miséria, 

racismo, uso da tecnologia e da razão para dizimar seres humanos, para dominá-

los, para depredar a natureza” (idem, ibidem). 

Portanto, é com Edmund Husserl, no início do século XX, que tem início a 

crítica a esse malsucedido projeto civilizatório, o qual fundava-se, entre outros 

pressupostos, no antropocentrismo, via um racionalismo objetificante que se 

afastava do mundo; que relegava ao corpo o papel de recipiente do cérebro e à 

natureza (quase humanos, não humanos ou mais que humanos) um recurso a ser 

explorado; assim como, que desqualificava, para dizer o mínimo, ontologias e 

epistemologias que se deslocassem das eurocentricamente concebidas. Husserl, 

então, ao defender um retorno às coisas mesmas, através do mundo-da-vida, pelas 

vivências, experiências, reprotagonizando a dimensão sensível, confronta o status 

quo, redirecionando o olhar para o mundano, propondo uma filosofia “aterrada”. 

Maurice Merleau-Ponty, por sua vez, avançou pelo caminho aberto por 

Husserl e deu carne ao mundo-da-vida, brindando-nos com uma proposta de 

sensibilidade de mundo que rejeitava o persistente dualismo cartesiano ao conceber 

o corpo como uma unidade indissociável, o “corpo próprio”, dando-lhe centralidade 

em sua filosofia: 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       122 

 

Nós reaprendemos a sentir nosso corpo, reencontramos, sob o 
saber objetivo e distante do corpo, este outro saber que temos dele 
porque ele está sempre conosco e porque nós somos corpo. Da 
mesma maneira, será preciso despertar nossa experiência do 
mundo tal como ele nos aparece enquanto estamos no mundo por 
nosso corpo, enquanto percebemos o mundo com nosso corpo. 
(Merleau-Ponty, 2018, p. 278) 

 Assim, em sua ênfase corpórea, o filósofo apontou a anterioridade do sensível 

e investiu no exame dos campos sensoriais, na sabedoria do corpo, potencializando 

a dimensão pré-reflexiva, o “passo atrás” em relação ao simbólico, ao metafísico, ao 

a priori, ao pré-conceito. Mas esse corpo não seria um corpo no mundo e sim um 

corpo-mundo, porque a carne da Terra é a nossa carne e a nossa carne é a carne 

da Terra. A exemplo da afirmação do autor de que a percepção é uma experiência 

de todo o corpo habitando no "solo do sensível" (Merleau-Ponty, 2018). Ou, de 

acordo com Ingold (2011): 

... estando o corpo vivo, primordial e irrevogavelmente, costurado no 
tecido do mundo, nossa percepção do mundo não é nem mais nem 
menos do que a percepção do mundo de si mesmo - em e através 
de nós. (Ingold, 2011, p. 12) 

Reflexões que mostram a indissociabilidade entre natureza e cultura (cindida pela 

Modernidade), confluindo, portanto, com os saberes ancestrais apresentados e que 

se mantiveram inabaláveis diante do rolo compressor Moderno. 

O pensamento de Merleau-Ponty, ainda, vai reverberar fortemente na 

antropologia, pelo menos, por seu apelo corpóreo e, consequentemente, 

experiencial envolvido, no trabalho do antropólogo neozelandês Michael Jackson 

que, aliando a experiência, via prática etnográfica, à fenomenologia, funda a 

“antropologia existencial”. Em “Knowledge of the Body” (Jackson, 1983), por 

exemplo, verifica-se que foi tal prática que “proporcionou-lhe a experiência corporal 

buscada, e professa pela fenomenologia de Merleau-Ponty, através do conceito de 

‘corpo vivido’, e pela sociologia de Pierre Bourdieu (2001), a partir da noção de 

‘habitus’, de tal forma que a ‘práxis corporal’ assumiu um lugar de destaque em seu 

trabalho” (Loguercio, 2025, p.135). 

Martin Heidegger, por sua vez, juntamente com Merleau-Ponty, de acordo 

com Marandola Jr. (2024), seria quem romperia mais radicalmente com a metafísica, 

dominante na filosofia de então, na busca pelo “Ser”, que está aí, no mundo, 

habitando-o, portanto, em sua “existencialidade mundana” (idem, p.94). Assim, esse 

aterramento, essa clareira aberta por Heidegger vai repercutir na geografia, dada 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       123 

 

sua óbvia (etimológica) relação com o território, o espaço, o lugar, sendo em seu 

subcampo humanista que tal associação se estabelece no corpo teórico da disciplina 

(Marandola Jr., 2013). 

(...) não somos nós quem constituímos nossos lugares, como se o 
espaço fosse geométrico e a priori dado e nós nos deslocássemos 
sobre o espaço, demarcando-o. Compreendo, a partir de Heidegger 
(2001), que são os lugares que outorgam espaços e que nós 
existimos e somos a partir dos lugares (...). (Marandola Jr., 2024, p. 
114) 

Portanto, é nesse “habitar” mundano trazido por Heidegger (2001), ouvindo 

os “murmúrios do mundo”, como sugeriu Merleau-Ponty (2013), que se dá a 

confluência entre os “rios” dos saberes dos povos originários, dos quilombolas, dos 

fenomenólogos, dos antropólogos e dos geógrafos, somando forças para tentar 

reverter o antropocentrismo e a cisão natureza-cultura promovidos pelo projeto 

predatório Moderno Ocidental. 

 

ESTUDOS DAS RELAÇÕES ENTRE HUMANOS E MAIS QUE HUMANOS 

 A antropologia contemporânea, em contraste com a etimologia que a funda, 

inaugura um subcampo dedicado à relação entre o humano e seu entorno, ou seja, 

a tudo que vai “além da humanidade”, expressão que intitula o artigo de Tim Ingold 

(2013), precursor no estudo dessas relações. E nestes estudos, mais uma vez, a 

fenomenologia merleau-pontiana terá um papel crucial na inspiração dos trabalhos 

que se seguirão, como podemos atestar pelo trecho a seguir: 

(...) apesar do que a biologia mecanicista possa sugerir, o mundo 
em que vivemos não é feito apenas de coisas e espaço: algumas 
dessas parcelas de matéria, que chamamos de seres vivos, traçam 
em seu ambiente, pela maneira como agem ou se comportam, sua 
própria visão das coisas. Só veremos isso se prestarmos atenção ao 
espetáculo do mundo animal, se estivermos preparados para viver 
ao lado do mundo dos animais em vez de negar precipitadamente a 
ele qualquer tipo de interioridade. (Merleau-Ponty, 2004, p. 75, trad. 
minha) 

 Sob importante influência da fenomenologia de Heidegger e, principalmente, 

de Merleau-Ponty, Ingold vai dialogar ao longo de sua obra, se não especificamente, 

ao menos consistentemente, com questões que envolvem as relações entre animais 

humanos e mais que humanos, visto que defende “que reescrevamos a história das 

relações humano-animal, tomando essa condição de engajamento ativo, de estar-

no-mundo, como nosso ponto de partida” (2000, p. 76). Uma de suas publicações 

que trata exclusivamente disso é “What is an Animal?” (1988), na qual convida 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       124 

 

especialistas de diferentes disciplinas (antropologia cultural e social, arqueologia, 

biologia, psicologia, filosofia e semiótica) a responder à questão título. Contudo, a 

temática aparece em várias outra obras, como no seu livro seminal “The Perception 

of Environment” (2000), no qual vários capítulos são consagrados a ela. Destaco 

dois excertos de suas publicações que são bastante ilustrativos nesse sentido. O 

primeiro, inspirado em Donna Haraway (2022), em sua noção de “tornar-se com”, 

diz que: 

(...) quer estejamos falando de humanos ou de outros animais, eles 
são a qualquer momento o que se tornaram, e o que se tornaram 
depende de com quem estão. (Ingold, 2013, p. 21) 

Deriva do trecho acima a noção de “correspondência” (Despret, 2013; Ingold, 

2016; Loguercio, 2023), que trata das relações transformadoras, as que ocorrem no 

ponto médio entre um e outro, ou seja, aquelas que nos fazem abandonar nossas 

posições anteriores, que nos fazem sair das margens opostas do rio e nos 

encontrarmos no meio da correnteza, aquelas que nos fazem “confluir”, como diria 

Bispo dos Santos (2023). E o segundo: 

O que realmente distingue a antropologia (...), é que ela não é um 
estudo de, mas um estudo com. Antropólogos trabalham e estudam 
com pessoas11. (...) Fazemos nossa filosofia ao ar livre. E nisso, o 
mundo e seus habitantes, humanos e não humanos, são nossos 
professores, mentores e interlocutores. (Ingold, 2011, p. 238, trad. 
minha) 

 Outra contribuição relevante nos estudos aqui tratados é a do grupo de 

pesquisa francês, liderado pelo etólogo Dominique Lestel (Lestel; Brunois; Gaunet, 

2006), o qual propõe uma Etologia-Etnológica associada a uma Etnologia-Etológica. 

Segundo eles, animais humanos e animais mais que humanos compõem 

“comunidades híbridas”, nas quais cada espécie participante, com suas 

idiossincrasias, “converge” para uma sociabilidade diferente daquela que cada uma 

formaria com seus próprios coespecíficos. Além disso, tais particularidades ainda 

contribuiriam, em termos de “complementaridade”, na formação dessas 

comunidades. Os autores também destacam que são fundamentais para a coesão 

das comunidades formadas a partilha de “significados, interesses e afetos”. 

Em torno da questão da domesticação, tem-se o trabalho das antropólogas 

Cassidy e Mullin (2007), compilando artigos de múltiplos autores que discutem o 

tema a partir de diferentes subdisciplinas, em diferentes escalas de tempo e espaço. 

 
11 Vale lembrar que para Ingold (2006) a classificação “pessoa” vai “além da humanidade”.  



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       125 

 

Essas contribuições apresentam novas formas de pensar a domesticação, 

contrastando as perspectivas tradicionais, baseadas na ideia da imposição unilateral 

e progressiva de relações exploratórias dos humanos sobre os mais que humanos, 

com o reconhecimento do papel ativo desempenhado pelos mais que humanos na 

suas relações com humanos (através de mutualismo, coabitação ou comensalismo), 

bem como postulando a domesticação como um processo contínuo entre humanos 

e mais que humanos. 

O geógrafo ambiental Jamie Lorimer, no artigo “Nonhuman charisma” (2007), 

procura entender por que certos pesquisadores dedicam suas carreiras à causa 

ecológica e, em especial, ao estudo de certas espécies animais, encontrando sua 

resposta no que chamou de “carisma não humano”. Segundo o autor, este tem três 

dimensões: “ecológica, estética e corporal” e pode ser definido como “as 

propriedades distintivas de uma entidade ou processo não humano que determinam 

sua percepção por humanos e sua subsequente avaliação” (Lorimer, 2007: 915). 

Lorimer rejeita a ideia de carisma inato em favor de uma abordagem relacional, isto 

é, como algo que emerge nos encontros, invocando emoções e afetos, dimensões 

imprescindíveis em qualquer investigação relacional.  

Por fim, o livro da antropóloga Anna Tsing, que ganha tradução para o Brasil 

em 2022 sob o título “O Cogumelo no fim do mundo: sobre a possibilidade de vida 

nas ruínas do capitalismo”, é outro exemplar que investe nas relações ou, conforme 

a autora, nas “socialidades mais que humanas”, aqui entre os cogumelos matsutake 

(Fungi), os pinheiros (Pinus) da floresta do Oregon, os coletores Mien (etnia do 

Sudeste Asiático imigrante nos EUA) e os consumidores japoneses, para citar 

alguns de uma cadeia extensa, típica do modus operandi capitalista. São muitas as 

inspirações presentes nesta publicação, vale dizer, por ora, que a abordagem de 

Tsing (2022), ao “perseguir”12 os cogumelos, rompe com a primazia antropocêntrica 

humana, ao situá-la como mais uma espécie associada ao cogumelo, que necessita 

da “transformação” humana nas florestas para poder emergir dessas “ruínas”. Diante 

dessa situacionalidade, a divisão natureza-cultura operada pelo projeto Ocidental 

Moderno capitalista é borrada, assim como é problematizada a noção de “natural”. 

Portanto, a autora realiza uma etnografia bastante original, complexa, 

 
12 Provavelmente inspirada na teoria do ator-rede de Bruno Latour (2012) e que faz lembrar do 

documentário “Ilha das Flores” de Jorge Furtado (1989), que “persegue” tomates. 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       126 

 

proporcionando assim uma grande diversidade de vieses de análise, trazendo novos 

ventos para pensar modos de resistência à predação ambiental vigente. 

 

VIRADA ONTOLÓGICA 

O movimento contemporâneo conhecido como “virada ontológica” (mais 

atribuído, do que autoatribuído) emergiu no interior do campo antropológico, o qual, 

para além das distinções de abordagens de seus “integrantes”, partilham da crítica 

ao divisor natureza-cultura. Seus componentes também comungam da ideia de um 

retorno às coisas em si, contrapondo-se às antropologias simbólicas, dominantes no 

contexto de então. Assim como, rejeitam o primado da excepcionalidade humana e 

o consequente antropocentrismo Moderno Ocidental hegemônico. Juntamente com 

Tim Ingold e sua “Ecologia da vida”, já amplamente caracterizada acima, elegi os 

seguintes autores a compor tal “virada”.  

 Bruno Latour (1994), propõe uma “antropologia no centro” ao eleger a 

“ciência” como objeto de investigação. Defende a existência de híbridos de natureza 

e cultura, e não domínios polarizados puros como pretende o pensamento Moderno 

Ocidental, com isso posiciona simetricamente as agências de “não humanos” e 

“humanos”. 

 Eduardo Viveiros de Castro (1996), pesquisando com os povos ameríndios 

amazônicos, vai apresentar a sofisticação do pensamento destes, definindo-o como 

“perspectivismo”. Conforme o antropólogo, a característica principal das concepções 

de mundo ameríndias é serem essencialmente diferentes das nossas, a exemplo de 

apresentarem múltiplas naturezas, determinadas pela diversidade de corpos e seus 

pontos de vista (perspectivas); e uma única cultura humana, centrada na unidade 

espiritual de todos os entes. O autor destaca ainda que cada ponto de vista vai criar 

um sujeito, e não um objeto, através do agenciamento deste na relação que se 

estabelece, e serão agentes tanto humanos como mais que humanos – deuses, 

animais, plantas, mortos, montanhas, rios, raios, trovões etc. 

 Philippe Descola (2023), também entre os povos ameríndios amazônicos, em 

especial com os Achuar do Peru, reconstitui sensibilidades de mundo cunhadas de 

“animista”, a qual, ontologicamente, em vez de questionar o “sentido do ser”, 

questiona a “posição do ser” no cosmos/caos, que não se encontra na 

representação, mas na coisa, no corpo. Neste sistema, muitos humanos e mais que 

humanos partilham um mesmo tipo de interioridade / subjetividade, dotando-os de 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       127 

 

características sociais comuns. O autor vai sugerir, pelo menos, quatro ontologias 

que se definem pelas semelhanças e diferenças físicas (fisicalidades) e subjetivas 

(interioridades) entre os entes em relação: animista (interioridades similares e 

fisicalidades distintas), totemista (fisicalidades e interioridades similares), naturalista 

(interioridades distintas e fisicalidades similares) e analógica (interioridades e 

fisicalidades distintas, modelo Ocidental). 

 

ESTUDOS DA MODERNIDADE, COLONIALIDADE E DECOLONIALIDADE 

 A temática da “decolonialidade” compõe este estudo por sua vocação à 

desobediência, principalmente, à colonização ontológico-epistemológica ocidental, 

operada desde o advento da modernidade nascente (século XVI) até os dias atuais. 

Processo este que se expressa através do conceito de “colonialidade” - introduzido 

por Quijano (2005) e elaborado por Mignolo (2017) – expondo sua face oculta “mais 

escura”. 

“Colonialidade” equivale a uma “matriz ou padrão colonial de poder”, 
(...) um complexo de relações que se esconde detrás da retórica da 
modernidade (o relato da salvação, progresso e felicidade) que 
justifica a violência da colonialidade. (Mignolo, 2017: 13) 

Mignolo (2017), então, vai abrir a “caixa preta” da modernidade, mostrando 

que sua lógica (oculta) decreta o racismo epistêmico (seres menos racionais) e 

ontológico (seres humanamente inferiores) aos não ocidentais, o qual funda-se na 

hierarquização interconectada das diferenças: étnico/raciais; de gênero e 

sexualidade; espirituais e religiosas; estéticas; de conhecimentos e cosmologias; 

linguísticas; de constituição dos sujeitos, entre outras. Tendo-se, assim, uma 

imagem muito mais ampla da extensão das sequelas deixadas, e ainda em 

progresso, pelo processo civilizatório ocidental moderno. 

 Como ilustração de sua proposta decolonial (Mignolo, 2017), apresento as 

seguintes passagens que esclarecem o sentido da “decolonialidade” e introduzem a 

noção de “desprendimento”: 

(1) (...) uma vez que nos desprendemos (...) é preciso que nos dirijamos ao 

reservatório de formas de vida e modos de pensamento que têm sido 

desqualificados pela teologia cristã, a qual, desde o Renascimento, continuou 

expandindo-se através da filosofia e das ciências seculares (...). (p.17) 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       128 

 

(2) Desprender-se significa não aceitar as opções que lhe brindam. Não pode evitá-

las, mas ao mesmo tempo não quer obedecer. Habite a fronteira, sente na fronteira 

e pense na fronteira no processo de desprender-se e resubjetivar-se. (p.19) 

(3) (...) pode-se desprender-se e permanecer preso às categorias das línguas 

ocidentais modernas e imperiais? (...) [Sim, pois] os corpos que as falam habitam 

memórias diferentes, e, sobretudo, diferentes concepções e “sensibilidades” de 

mundo. (p.20) 

(4) Pensar habitando a fronteira moderna/colonial, sendo consciente dessa situação, 

é a condição necessária do pensar fronteiriço decolonial. (...) e para nos 

desprendermos precisamos ser epistemologicamente desobedientes. (p.20) 

(5) (...) a ideia de modernidade é uma ficção na qual o eurocentrismo se funda e 

devemos tratá-la como tal (...). Hoje diríamos que mais que “nos modernizar” a 

orientação é para “nos naturalizar”. Isto é, na medida em que o discurso constitutivo 

da modernidade separou ser humano e natureza, cultura e natureza, e nos fez 

esquecer que somos (...) natureza. Por isso, a tendência hoje é a de naturalizar-nos 

mais que nos modernizar. (p.26) 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O tecido formado, pelo entrelaçamento dos fios das múltiplas sensibilidades 

de mundo apresentadas, mostra-se multicor, porém, suas nuances não destoam 

nessa combinação. As evidências do caráter predatório do projeto Moderno 

Ocidental capitalista, são unanimidade. Da mesma forma, a denúncia da extensão 

dos impactos por ele gerado, considerando o destaque dado àqueles que 

repercutem no meio ambiente. Nesse sentido, verificou-se que a cisão entre os 

domínios cultural e natural e as consequentes concepções antropocêntricas e de 

excepcionalidade humana, promovidas pela modernidade, emergem como 

elementos centrais. O antídoto “contracolonial”, “decolonial”, do “bem-viver” ou 

oriundo de outras formas de resistência observadas, expressa-se através dos 

distintos “modos de vida”, “habitares”, “fazeres-saberes-seres”, enfim, o que 

convencionou-se chamar de “sensibilidades de mundo contra hegemônicas”, as 

quais têm em comum os alternativos modos de “relacionamento com a natureza”, 

de “compartilhamento”, de “envolvimento”, de “correspondência”, de “aterramento”, 

de “mundanidade” etc. -  refletidos na continuidade dos domínios humanos e mais 

que humanos, ou no respeito a e consideração de uma diversidade abrangente, no 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       129 

 

interior da qual o humano é apenas mais uma espécie, entre tantas outras, 

associada nessa imensa trama de fios vitais. Portanto, espero que a “confluência” 

desses distintos “rios”, formados por uma diversidade de “saberes ancestrais 

cosmológicos”, possa afetar nossos sentidos, emocionar-nos, estimular nossos 

sonhos, a fim de podermos imaginar outros modos de ser-e-estar-no-mundo e, 

assim, adiar “a queda do céu”, “o fim do mundo”. 

 

BIBLIOGRAFIA 

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. 

São Paulo: Autonomia Literária, Elefante, 2016. 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora / 
PISEAGRAMA, 2023. 

BOURDIEU, Pierre. O Conhecimento pelo Corpo. In: BOURDIEU, P. Meditações 
Pascalianas. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001, pp. 157-198. 

CASSIDY, R; MULLIN, M. Where the wild things are now: domestication 
reconsidered. Oxford: Berg, 2007. 

CUNHA, Manuela Carneiro da; ALMEIDA, Mauro W. B. Populações tradicionais e 

conservação ambiental. In: CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas e 
outros ensaios. São Paulo: Ubu, 2017. 

DESCOLA, Philippe. Para além de natureza e cultura. Rio de Janeiro: EdUFF, 

2023. 

DESPRET, Vinciane. Responding bodies and partial affinities in human–animal 

worlds. Theory, Culture & Society, 30(7/8), p. 51–76, 2013. 

FURTADO, Jorge. Ilha das Flores (documentário). Casa de Cinema de Porto 
Alegre, 1989. 

HARAWAY, Donna. Quando as espécies se encontram. São Paulo: Ubu, 2022. 

HEIDEGGER, Martin. Construir, habitar, pensar. In: HEIDEGGER, Martin. Ensaios 

e conferências, Martin Heidegger. Petrópolis: Vozes, p.125-142, 2001. 

INGOLD, Tim. What is an animal? London: Routledge, 1988. 

INGOLD, Tim. The perception of the environment: Essays on livelihood, dwelling 

and skill. Routledge, London, 2000. 

INGOLD, Tim. Sobre a Distinção entre Evolução e História. Antropolítica, n.20, p. 

17-36, 2006. 

INGOLD, Tim. Being Alive: Essays on movement, knowledge and description. 
London and New York: Routledge, 2011. 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       130 

 

INGOLD, Tim. Anthropology beyond humanity. Edward Westermarck Memorial 
Lecture. Suomen Antropologi: Journal of the Finnish Anthropological Society 
38(3): 5-23, 2013. 

INGOLD, Tim. On human correspondence. Journal of the Royal Anthropological 
Institute (N.S.) 23, p. 9-27, 2016. 

JACKSON, Michael. Knowledge of the Body. Man, New Series, Vol. 18, No. 2 
(Jun), pp. 327-345, 1983. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: Palavras de um xamã 

yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2020. 

LATOUR, Bruno. Jamais fomos modernos. São Paulo: Editora 34, 1994. 

LATOUR, Bruno. Reagregando o social. Uma introdução à teoria do ator-rede. 

Salvador: Edufba, 2012. 

LESTEL, D.; BRUNOIS, F.; GAUNET, F. Etho-Ethnology and Ethno-Ethology. 

Social Science Information, 45 (2), p. 155-177, 2006. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Tristes Trópicos. São Paulo: Companhia das Letras, 
1996. 

LIMA, Tânia Stolze. O campo e a escrita: Relações incertas. Revista de 
Antropologia da UFSCar, v.5, n.2, p.9-23. 2013. 

LOGUERCIO, J. F. C. Correspondências: cães, cavalos e humanos no pastoreio 
de gado bovino: uma antropologia fenomenológica em uma fazenda no Rio Grande 
do Sul. Porto Alegre: Publicação Independente, 2023. 

LOGUERCIO, J. F. C. A antropologia existencial de Michael Jackson, uma 
fenomenologia etnográfica em busca de uma "hermenêutica da realidade". 
Geograficidade, 14(1), 134-139, 2024. 

LORIMER, Jamie. Nonhuman charisma. Environment and Planning D: Society 
and Space, volume 25, p. 911-932, 2007. 

MARANDOLA JR, Eduardo. Fenomenologia e pós-fenomenologia: alternâncias e 
projeções do fazer geográfico humanista na geografia contemporânea. 
Geograficidade, v.3, n.2., 2013. 

MARANDOLA JR, Eduardo. Ensinar-aprender fenomenologia: trilhas de um 
pensar e de um fazer pela experiência. Teresina: Cancioneiro, 2024. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. (2004). The world of perception. London and New 
York: Routledge. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. A prosa do mundo. São Paulo: Cosac Naify, 2013. 



 
 

Tecendo “sensibilidades de mundo” contra-hegemônicas: “re-existindo” ao projeto 
civilizatório moderno ocidental perante a emergência climática 

 

Revista Estudos Geográficos  Rio Claro-SP  v. 23 n. 32025 ISSN: 1678-698X                       131 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2018. 

MIGNOLO, Walter D. Desafios decoloniais hoje. Epistemologias do Sul, Foz do 

Iguaçu/Pr, 1 (1), p. 12-32, 2017. 

NEVES, Eduardo Góes. Sob os Tempos do Equinócio: Oito mil Anos de História 

na Amazônia Central. São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (Org.). A Colonialidade do Saber: eurocentrismo e ciências 

sociais. Perspectivas Latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, p. 105-127, 
2005. 

TSING, Anna L. O Cogumelo no fim do mundo: sobre a possibilidade de vida nas 
ruínas do capitalismo. São Paulo: n-1 edições, 2022. 

VIVEIROS DE CASTRO, E. O recado da mata. In: KOPENAWA, Davi; ALBERT, 

Bruce. A queda do céu: Palavras de um xamã yanomami. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2015, p. 11-41. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo 
ameríndio. Mana – Estudos de Antropologia Social, v. 2, n. 2, p. 115–144, 1996. 

WERÁ, Kaká. Tekoá: uma arte milenar indígena para o bem-viver. Rio de Janeiro: 

Best Seller, 2024. 


