
 

                     Este artigo está licenciado com uma licença Creative Commons 

 

Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                         219 

 
 

Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da 
Tradição Oral: Memórias em corpos negros Transatlânticos 
 

Antonio Filogenio de Paula Junior 1  
https://orcid.org/0000-0002-9807-1143 

antonf@unicamp.br 
antoniof ilogenio.claretiano@gmail.com 

  

 
Resumo: De acordo com Hampaté Bâ (2010), a tradição oral é a grande escola da vida, na 
qual todos os fenômenos da existência ocorrem, entre eles: a ancestralidade e a 
espiritualidade. Ambos são presentes na constituição das práticas culturais afro-brasileiras 
que não separam a materialidade da espiritualidade nem, tampouco, a ancestralidade da 
contemporaneidade. São heranças africanas transatlânticas recriadas no Brasil por meio da 
memória do corpo como indica Antonacci (2014). A noção integrada do ser na existência em 
seu conjunto ontológico, ético e epistêmico possibilita na prática uma vida em comunhão com 
o todo. A pessoa escravizada retoma o seu ser negado a partir do ser-situado em seu universo 
cultural de resistência e resiliência, o que possibilita a negociação gingada do seu ser no 
mundo. Desta maneira, se estabelece uma geografia de afetos e sentidos revigorados em um 
entre-lugar da condição do vir-a-ser como ubuntu. 
 
Palavras-chave: ancestralidade; espiritualidade; tradição oral; resistência; ubuntu. 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 

 
1 Pós-doutorando em Ciências Humanas e Sociais Aplicadas no ICHSA – Instituto de Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas da FCA-Faculdade de Ciências Aplicadas da UNICAMP. Membro do LAGERR – Laboratório de 
Geografia dos Riscos e Resiliência e do Grupo de Pesquisa NOMEAR – Geografia e Fenomenologia. 

 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              220 
 

ANCESTRY AND SPIRITUALITY FROM THE PERSPECTIVE OF ORAL 
TRADITION: MEMORIES IN TRANSATLANTIC BLACK BODIES  

 
Abstract: According to Hampaté Bâ (2010), oral tradition is the great school of life, in which 
all phenomena of existence occur, including ancestry and spirituality. Both are present in the 
constitution of Afro-Brazilian cultural practices, which do not separate materiality from 
spirituality, nor ancestry from contemporaneity. They are transatlantic African heritages 
recreated in Brazil through the memory of the body, as indicated by Antonacci (2014). The 
integrated notion of being in existence, in its ontological, ethical, and epistemic whole, makes 
possible in practice a life in communion with the whole. The enslaved person reclaims their 
denied being from the being-situated in their cultural universe of resistance and resilience, 
which allows for the agile negotiation of their being in the world. In this way, a geography of 
reinvigorated affections and meanings is established in an in-between space of the condition 
of becoming as ubuntu. 
 
Keywords: Ancestry; spirituality; oral tradition; resistance; Ubuntu. 

 
 

 
ANCESTRALIDAD Y ESPIRITUALIDAD DESDE LA PERSPECTIVA DE LA 

TRADICIÓN ORAL: MEMORIAS EN CUERPOS NEGROS TRANSATLÁNTICOS 
 

Resumen: Según Hampaté Bâ (2010), la tradición oral es la gran escuela de la vida, en la 
que ocurren todos los fenómenos de la existencia, incluyendo la ancestralidad y la 
espiritualidad. Ambas están presentes en la constitución de las prácticas culturales 
afrobrasileñas, que no separan la materialidad de la espiritualidad, ni la ancestralidad de la 
contemporaneidad. Son herencias africanas transatlánticas recreadas en Brasil a través de la 
memoria del cuerpo, como lo indica Antonacci (2014). La noción integrada del ser en 
existencia, en su totalidad ontológica, ética y epistémica, posibilita en la práctica una vida en 
comunión con el todo. La persona esclavizada reclama su ser negado del ser-situado en su 
universo cultural de resistencia y resiliencia, lo que permite la negociación ágil de su ser en el 
mundo. De esta manera, se establece una geografía de afectos y significados revitalizados 
en un espacio intermedio de la condición del devenir como ubuntu. 
 
 
Palabras clave: Ancestralidad; espiritualidad; tradición oral; resistencia; Ubuntu. 

 

 

INTRODUÇÃO 

A tradição oral é parte fundamental das culturas afro-brasileiras, sendo esta um 

traço de referência ancestral e espiritual que foi a base de sustentação da condição 

humana do escravizado. Este argumento é o que se busca demonstrar neste artigo. 

Os grupos humanos escravizados na modernidade sofreram a tentativa de 

apagamento de sua humanidade, um fenômeno mais recente nas relações históricas 

escravistas. 

As culturas afro-brasileiras são estudadas também como culturas de 

resistência, pois são responsáveis por preservar em seu conjunto de expressões os 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              221 
 

aspectos mais profundos de modos de ser e estar que permitiram que pessoas vítimas 

da escravidão não tivessem a sua condição humana destruída. 

A cultura permitiu que essas pessoas se reorganizassem coletivamente a partir 

de suas heranças, o que possibilitou a continuidade da vida. A cultura, neste caso, 

tem sua importância pessoal, mas é pensada em uma perspectiva mais abrangente 

que a individual, “sendo uma chave de compreensão sistemática de diferenças e 

semelhanças entre os homens” (Wagner; Mikesell, 2003, p. 28).  

Esta ideia é percebida quando é refletido o modo de organização das culturas 

afro-brasileiras a partir de arranjos coletivos de resistência que tiveram como base o 

conjunto de etnias africanas que chegaram ao Brasil. 

 Para Paula Junior (2022), um dos principais fatores que permitiram aos 

escravizados resistirem e (re)existirem ao cenário cruel da escravidão e às marcas no 

pós-abolição que firmaram o racismo é a tradição oral presente nos muitos matizes 

culturais recebidos das matrizes africanas que chegaram ao Brasil e se desdobraram 

em muitas expressões culturais de norte a sul do país. 

 Neste conjunto de valores e expressões dadas, mantém-se vivo um repertório 

epistemológico complexo que abarca todas as dimensões da vida como uma grande 

escola, assim ensina Amadou Hampaté Bâ (2010). Nesta análise daremos ênfase à 

espiritualidade e à ancestralidade, sem deixar de apresentar outros aspectos que 

atuam de modo integrado a essas percepções, ou seja, solicitam uma compreensão 

que somente é possível nesta abordagem entramada. 

Este repertório epistêmico propicia espaços de acolhimento, partilha e 

educação. As memórias corporais de sujeitos negros, como diz Antonacci (2014), 

foram e são, apesar das outras possibilidades deste suporte mnemônico, aparatos de 

sensibilidade imanente que cartografam as histórias vivenciadas de muito tempo e se 

lançam às possibilidades futuras, construindo oportunidades, mesmo diante das 

dificuldades. 

Estas epistemologias ancoradas em corpos e localizadas em territórios 

pensados como quilombos culturais estabelecem um conjunto de esperanças como 

narrativa de sentido, não para um em-si de individualismo, mas para um ser-com que 

não é fragmento e, tampouco, dicotômico. Trata-se de um imanente/transcendente 

que se comunica com uma ancestralidade que ganha corpo, materialidade e 

concretude. Nesta lógica própria, tem-se uma espiritualidade viva que dialoga com 

expressões e sentidos a partir da intimidade do em-si que está, mas não só. 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              222 
 

A elaboração destes espaços a partir do corpo-memória estabelece um corpo-

território para além do indivíduo e, desse modo, torna-se um corpo-coletivo 

comunitário que redefine lugares e concebe núcleos de afetos como heranças 

(re)inventadas da ideia ancestral do kilombo, o que faz referência direta a uma prática 

ancestral comum em grupos étnicos da África bantu e no Brasil tem o nome 

aportuguesado de quilombo.  

O ser-situado, conceito refletido por Marandola Junior (2021) a partir de pilares 

fenomenológicos, contribui para pensar a perspectiva de lugar, entendida como 

circunstancialidade e oportunidade. 

A condição dos negros no Brasil é oriunda da escravidão e da marginalização 

no pós-abolição. No entanto, a maneira como os africanos e seus descendentes não 

permitiram que estas marcas escravistas e segregacionistas se transformassem 

apenas em dor, revolta e ódio é significativa para o seu ser-estar. 

Foi a partir do enfoque dessas condições impostas que a cultura oriunda de um 

modo de ser ancestral, a oralidade, estabeleceu um refúgio de equilíbrio e harmonia 

para o seu grupo e para o outro, pois acredita na capacidade de (re)educar para ser-

com, o que contribui para uma geografia dos afetos neste devir do ser-com. A 

experiência quilombola em todas as suas expressões consiste em pensar que é um 

lugar de acolhimento, cuidado e educação; portanto, se vivencia a ética do ser-com 

em comunidade. 

Um dos pilares do Ubuntu descritos pela escritora e intelectual Mungi Ngomane 

(2023), neta do arcebispo Desmond Tutu, referência na luta contra o regime do 

apartheid na África do Sul, está exatamente em enfatizar que sempre se deve procurar 

formas de conexão. O quilombo ensina este modo de ser-com; portanto, a experiência 

das culturas afro-brasileiras e sua organização quilombola mantêm viva a noção de 

ser do ubuntu, o ser-sendo com e pelo outro. 

A cultura afro-brasileira é o encontro com as tradições dos povos originários, 

pois, de modo similar, desfrutam em suas epistemes de relações profundas com a 

natureza.  

Este encontro possibilita uma compreensão de ancestralidade e espiritualidade 

que evoca o ser integral em comunhão com a existência, algo que determina maneiras 

contrárias ao projeto de exploração e destruição da vida em curso nos modos do 

capital e da dominação. 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              223 
 

 Este é o exemplo prático da esperança como acontecimento possível à história 

humana. É um investimento no qual o capital não está nos mercados financeiros, mas 

na condição mesma da existência de todos os seres que habitam este planeta, 

especialmente ao propor sensibilidades capazes de gerar afetos de empatia e 

solidariedade.  

A situacionalidade (em)comum a que se aspira é a da vida em toda a sua 

proporção e equilíbrio. Contudo, a ignorância que impera no modo da dominação e 

permanece na negação do outro não permite que essas narrativas ganhem forma, 

expressão, continuidade e desdobramentos. A proposta da oralidade não reúne 

verdades estabelecidas e encerradas, mas jornadas necessárias para ampliação de 

encontros e diálogos. 

 

Afinal, O que é Tradição Oral?  

 A tradição oral pode ser pensada como um grande reservatório de 

conhecimentos vivos há muito tempo. Estes saberes são transmitidos de uma geração 

a outra em comunicação permanente com o tempo presente e os espaços em que ela 

acontece.Quando Amadou Hampaté Bâ diz que se trata da grande escola da vida 

(2010), ele está afirmando que não existe outro modo de acessar a oralidade senão 

aventurando-se em todos os seus meandros, entre eles, a espiritualidade e a 

ancestralidade, fenômenos que ocorrem em total conexão com outras expressões que 

abarcam um conjunto interpretativo e de reconhecimento do mundo. 

 Este ponto é crucial, pois, na concepção de Hampaté Bâ aprendida com os 

sábios da sua região no oeste do continente africano, é um equívoco pensar a palavra 

apenas na esfera imanente da história, pois é preciso considerar a sua potência em 

se comunicar com mundos sensíveis. Na tradição oral não existe a separação entre o 

mundo material e o espiritual; todas as coisas são conectadas. 

 No entendimento da epistemologia de matriz africana, a ruptura entre estes 

mundos é um dos principais problemas na narrativa ocidental e dela deriva também a 

pretensa superioridade entre cultura humana e natureza, estabelecendo outra 

separação. 

 Estas rupturas geram crises as mais diversas, mas “entre as crises do nosso 

tempo, duas estão em destaque: a crise do pensamento, como crise do sujeito, e a 

crise ambiental, como crise de civilização” (Marandola Junior, 2021, p. 29). No 

entanto, “ambas são a mesma crise, entrelaçadas por um sistema produtivo que se 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              224 
 

sustenta em uma compreensão da relação sociedade - ambiente (natureza-cultura) 

cindida” (Marandola Junior, 2021, p. 29). 

Para a maioria dos povos originários de diferentes lugares do mundo, entre 

eles, os africanos, o ser humano é natureza e nela encontra as respostas para tudo o 

que existiu, existe e existirá; o seu vir-a-ser em movimento se dá exatamente na 

comunhão que estabelece com o mundo, com a natureza. 

Nesta compreensão da natureza é que se encontra a conexão com a 

espiritualidade e a ancestralidade; por isso, não se estabelece a ideia de uma 

espiritualidade e ancestralidade sem corporeidade e comunidade. É nesta imanência 

que se encontra a transcendência e, do mesmo modo, a maneira de se pensar uma 

ciência encarnada e sensível na existência. 

A construção da racionalidade moderna ocidental em disputa, iniciada ainda na 

Idade Média com a rivalidade teocentrismo e antropocentrismo, acaba por configurar 

uma explicação de mundo que alimenta o cientificismo como ideologia e colabora para 

o estabelecimento de uma ciência fria, que se distancia da realidade do mundo da 

vida e seus múltiplos desafios.  

A ciência ganha expressão de domínio da natureza. Mesmo na filosofia dos 

gregos, em sua antiguidade, a ligação com a natureza era algo presente em muitos 

autores e escolas de pensamento, nas quais destacaria os estoicos, para citar apenas 

uma. 

A história de São Francisco de Assis, cuja biografia foi escrita por Tomás de 

Celano (2018), nos traz algumas referências sobre este homem, nascido na cidade 

italiana de Assis, com o nome de Giovanni di Pietro di Bernardone, que se tornaria 

frade católico e fundador da ordem franciscana. Em sua trajetória, é aclamado por 

celebrar o diálogo entre os povos, sendo um dos pioneiros no encontro entre cristãos 

e muçulmanos. Francisco de Assis também é conhecido por sua simplicidade de vida 

e comunhão com a natureza. Tinha por hábito reconhecer todos os seres como irmãs 

e irmãos. 

 Ainda hoje esta referência ao modo de vida franciscano tem sido colocada 

como argumento para um sentido de existência capaz de estabelecer saídas aos 

desafios da contemporaneidade, sendo esta a conduta assumida pelo Papa 

Francisco, cujo nome é Jorge Mario Bergoglio (1936-2025),  em seu pontificado, 

assinalando o modo como organizaria as suas ações, alinhado ao pensamento 

franciscano. 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              225 
 

 O modo de ser franciscano é a base da Carta Encíclica “Laudato Si” sobre o 

cuidado da casa comum, escrita pelo Papa Francisco em 2015. Neste documento 

aprofundam-se as preocupações com a questão ambiental e as desigualdades 

sociais, propondo o diálogo amparado na ética em busca da comunhão. 

É uma reflexão válida para entender a profundidade das crises que acontecem 

no Ocidente e são transferidas para o resto do mundo. Desde a Idade Média, o conflito 

com a ideia do teocentrismo e do antropocentrismo ocupa um espaço conceitual 

extenso nas discussões filosófico-teológicas e, posteriormente, científicas, mas 

quando nos remetemos à história de Francisco de Assis do séc. XII até o Papa 

Francisco no séc. XXI, percebe-se que a espiritualidade, neste caso encampada pela 

Igreja de Roma, ocupa um lugar, mesmo que diminuído, de argumentação e 

proposição de outra racionalidade que se pauta no estabelecimento de outros 

encontros possíveis, mesmo que controversos em vários momentos da história. 

Existem campos de convergência entre essa narrativa da Igreja Católica sobre 

a questão ambiental e a tradição oral que contribuem para se pensar a natureza. A 

mesma proximidade ocorre com perspectivas científicas ocidentais que tensionam 

essas crises propondo alternativas que possam garantir a vida de modo amplo. 

É nesta conexão entramada de buscar entre-lugares de aproximação que a 

tradição oral elabora a sua investigação, na qual assume riscos e a defende como 

forma essencial para se estabelecer encontros. É nas frestas que se negociam os 

acordos de partilha, mesmo quando ainda se opera na margem do reconhecimento. 

Um exemplo desta reflexão perceptível no horizonte das culturas negras 

desenvolvidas no Brasil está na constituição das irmandades religiosas negro-

católicas, como as ordens de São Benedito e Nossa Senhora do Rosário, que 

aproximaram espiritualidades sem negar ancestralidades, o que estabelece um lugar 

de possibilidades de comunicação. Dessa trama ainda surgem as congadas, os 

moçambiques e os reisados para citar apenas algumas dessas confluências.  

 De acordo com Antonacci (2014), em diálogo com o filósofo Jean Godefroy 

Bidima, diz que na oralidade não existem rupturas. A desconfiança do outro não 

impede a tentativa de aproximação e a busca pelo diálogo, por mais desafiador que 

seja. Desse modo, o que se tem é uma percepção da realidade conectada 

integralmente a tudo o que é e está com todas as implicações dessa proximidade. 

 É interessante refletir esta presença da oralidade na essência do ser humano 

como narrativa existencial de compreensão da vida. Para Antonio Bispo dos Santos 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              226 
 

(2023), a oralidade está no cerne do conhecimento integral da terra, algo que 

aprendeu na própria vivência nos quilombos. Desse modo, a oralidade no Brasil se 

apresenta com seus desdobramentos em diferentes estéticas culturais de resistência 

negra. 

A tradição oral é uma proposta de caminho, de jornada, na qual a escuta do 

outro é primordial como parte do método a ser constituído de acordo com o próprio 

encontro. Um convite para caminhar juntos em escuta e atenção entre diferenças que 

se constituem mutuamente. Ainda, Antonio Bispo (2023) salienta a riqueza da 

oralidade em confluir diferenças, respeitando subjetividades.  

Ao estabelecer estas possibilidades do encontro, instala-se o diálogo que se 

pauta na ética da reciprocidade, o que exige aproximação, interesse e atenção ao que 

está. A experiência quilombola, que remete à sabedoria de Antonio Bispo, o Nego 

Bispo, como é mais conhecido, e a toda a presença negra no Brasil, é que permite a 

reconfiguração do território corporal como corpo-memória e do território enquanto 

espaço habitado no qual emergem compartilhamentos e a experiência comunitária da 

existência. 

São nestes territórios que foram preservados e transmitidos os alicerces com 

os quais se mantiveram os conhecimentos ancestrais com a força das mais diversas 

energias sutis, não reveladas diretamente aos não iniciados. A iniciação é o princípio 

educativo ancestral presente no universo cultural afrorreferenciado que ensina o 

comprometimento ético diante da vida, no qual se deve cuidar do que é essencial. Não 

há nada que possa desestruturar aquele que é iniciado e valoriza o que recebe. 

 A iniciação é o modo de transmitir o que foi cuidado e ensinado pela 

ancestralidade ao longo da história. A partir desse momento, espera-se que o neófito 

perceba a sua plenitude e contemple as dimensões da coerência e precisão do 

pensar, do falar e do agir e, dessa maneira, alcance o equilíbrio de si e estabeleça 

com toda potencialidade a sua relação com o outro, que nesta perspectiva se torna 

um próximo, tal como todas as coisas existentes. 

Essa pessoa então pode alcançar o estado de comunhão, o que indica a 

sabedoria, na qual se cultiva a consciência de ser e estar e os desafios que isto 

representa. Não há vaidade, arrogância ou prepotência; não se sente nem melhor 

nem pior do que ninguém; apenas se tem a noção de ser pessoa entre outras pessoas 

e outros seres, todos importantes e entramados uns aos outros. A pessoa se torna um 

ser cosmológico nos dizeres contracoloniais de Antonio Bispo (2023). 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              227 
 

 Esta é, também, a perspectiva da espiritualidade de acordo com a tradição oral 

que recebemos do continente africano e que necessariamente não precisa estar 

ancorada em uma religião em si, pensando-se aqui na religião já com seus dogmas, 

doutrinas ou institucionalizações que lhe garantem a oportunidade do espaço ritual de 

existência.  

A espiritualidade a que nos referimos é um propósito, um sentido de vida em 

comunhão permeada pela gratidão e o cuidado. A espiritualidade nutrida pela 

ancestralidade enquanto experiência de mundo se manifesta na oralidade pela 

palavra; por isso, aqueles que portam a palavra e reconhecem seus processos 

iniciáticos formativos se tornam mestres da palavra, o que significa que adotam um 

modo de vida que busca a harmonia e o equilíbrio em cada pensamento, palavra e 

ação. Equilíbrio este que é buscado na comunhão da escuta do outro para o 

reencontro em si. 

 Para algumas das culturas afro-brasileiras, a imagem mais potente do outro e 

dos encontros é o mercado, isto mesmo. É o local de encontros e negociações, o lugar 

da conversa com muitos aromas e movimento. “Nada supera o mercado como 

elemento aglutinador por excelência das comunidades” (Olinto, 1998, p.9). Foi no 

mercado que o homem aprendeu “a lidar com o outro, a respeitá-lo” (Olinto, 1998, 

p.9).  

 A rua e o mercado, como sacralizações do encontro, evocam a espiritualidade 

na palavra, nos acordos, na mediação do movimento para caminhar entre, ao lado e 

ao contrário, descobrindo entre-lugares para reorganizar o movimento do ser-com. 

Nesta perspectiva, a espiritualidade é trânsito, é transe e ocupação do lugar, seja 

corpo, seja terra. 

 O espaço é movimento, o tempo é habitado e, desse modo, sentido. O ser é e 

está, “o verbo se fez carne”, e a carne se encanta e sacraliza o momento sempre 

sendo-com. Pode-se pensar a metáfora do mercado como todos os lugares que 

oportunizam encontros: o mercado da escola, da universidade, da cidade, do bairro, 

do quilombo, das festas, entre outros. 

 Pensar esta espiritualidade pela perspectiva da oralidade é algo presente na 

antiguidade africana em seus diversos povos e culturas desde o Kemet, ou Egito, 

como ficou denominado no Ocidente. Na Guiné-Bissau temos a palavra "tcholonadur" 

da língua Kriol, que traz o sentido de mensageiro, aquele que porta a palavra. Algo 

recorrente na interpretação simbólica de Exu da cultura iorubá, o mensageiro e senhor 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              228 
 

do corpo e do mercado, o próprio movimento. O “tcholonadur é, no seio da sua 

comunidade de vida, um ma/âkhr, que significa um enviado, um mensageiro, um 

servidor, um anjo da guarda do ‘Médou Nétcher' no seio da sua comunidade de vida” 

(Lopes, 2024, p. 9). 

Ao entender este ser como mensageiro, ele é pautado no critério da palavra 

para se tornar servidor da Maat, que no Kemet é aquele que se compromete com a 

vida de todos os seres. Este é o mesmo princípio do Ubuntu presente nos povos bantu 

trazidos ao Brasil desde o séc. XVI. De acordo com Lopes (2024), este é um convite 

para viver juntos e em solidariedade. 

A tradição oral pode estar ligada a uma religião assim especificada, mas ela 

está sobretudo no modo como os sujeitos em sua imanência se dispõem a estar uns 

com os outros, estabelecendo uma conduta que busca a harmonia, o equilíbrio, a 

moderação e a discrição para que se preserve o sagrado no íntimo de si, além de 

procurar a partilha comungada no segredo da palavra que se busca ouvir e falar, 

portanto, partilhar como conversa.  

Trata-se de uma palavra que muitas vezes é específica para aquele momento 

e aquele ser, como às vezes pode ser pública, mas a mesma deve reverberar naquele 

que a anuncia e faz sentir-se no corpo, aflorando diversas emoções, pois ela faz parir 

como fêmea o mais profundo de cada um, o seu segredo, portanto desvela o ser-para-

si e, consequentemente, o ser-para-o-outro. Nesta comunhão da vida, celebra-se não 

mais o eu e o outro, mas o nós em sua multiplicidade e diversidade. 

 

A palavra como confluência do ser  

De acordo com a perspectiva da tradição oral, a palavra é o vetor principal da 

comunicação, do encontro, no qual são partilhados os sinais do interesse em confluir, 

do estar-com como interesse, necessidade e vontade. 

É preciso entender esta palavra em todas as formas de expressão, nos mais 

variados suportes técnicos ou tecnológicos e em sua expressividade para com cada 

ser existente e da forma como este ser existe. Apenas na expressão de sua 

materialidade, da sua carnalidade corporal, ela, a palavra, se envolve de múltiplas 

possibilidades de alcance, de muitos modos de se manifestar; ao dizer isto, se indica 

a ideia de que tudo é palavra. 

Esta mesma palavra comunica mundos sensíveis, materiais e espirituais; vale 

a pena pensar nas culturas do oeste africano, ligadas aos sistemas oraculares de 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              229 
 

divinação conhecidos como geomancia africana e que são parte constitutiva da 

formação de muitos povos do oeste. Nesta região, recebem muitos nomes e possuem 

formas de aprendizado e descrição do universo um pouco distintas entre si, mas todas 

indicam a comunicação plena e total entre o mundo material e o mundo espiritual. 

 Para Molefi Kete Asante (2024), este princípio é parte do método de 

compreensão no qual se tem uma agência de entendimento do mundo na qual os 

pilares de Maat expressos de diferentes modos nas muitas culturas africanas são 

mantidos. Desse modo, “1) a unidade de ocasião/situação; 2) a eliminação do caos; 

3) a elevação da paz entre vozes díspares e 4) a criação de equilíbrio e harmonia” 

(Asante, 2024, p. 131). Estes são princípios encontrados em diversas culturas 

africanas com diferentes nomes e que foram transportados em corpos negros na 

diáspora e, com isso, estão localizados e instalados no Brasil. 

São formas de comunicação que colocam o ser humano em contato direto com 

todos os seres materiais e imateriais, a começar por sua própria ancestralidade. Todo 

este conjunto se aplica à ideia de que antes da luz existe a noite, antes do nascimento 

do ser, existe o mistério do útero, ou seja, antes do visível existe o invisível, portanto, 

é no segredo que se forma o que será revelado, o sagrado da presença. Assim, “a 

existência física que inicia com a concepção é precedida de uma preexistência 

cósmica” (Hampaté Bâ, 1986, p. 1). 

A palavra pronunciada é a expressão da palavra pensada no interior do ser, 

aquela que é refletida, digerida, antes de ser proferida. A palavra porta a sacralidade 

da potência da realização, por isso não pode ser tola ou em vão. 

 Para confluir com o outro externo, a palavra precisa estar em comunhão no 

múltiplo interno do em-si, o nós que já se porta pela ancestralidade presente no corpo, 

uma ancestralidade de memórias grafadas na geografia do corpo que é e está. Por 

isso, insistem os mestres da palavra de que não se pode faltar com o 

comprometimento da palavra, pois ela trata com muitos em si, antes de alcançar os 

muitos fora de si.  

 Para se pensar nesta questão, temos que “os Fula e os Bambara possuem 

dois termos próprios para designar a pessoa. São eles: a) neddo e neddaaku e b) maa 

e maaya. A primeira palavra de cada um desses quatro termos acima significa 

“pessoa” e a segunda, “as pessoas da pessoa” (Hampaté Bâ, 1986, p. 1). A ideia de 

pessoas da pessoa se deve à concepção de que maa, em primeiro lugar, se refere à 

pessoa receptáculo, expressa em sua corporeidade/espiritualidade integral.  



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              230 
 

 O termo maaya são os muitos aspectos de maa contidos neste receptáculo, 

podemos pensar em seus ancestrais. Desse modo, temos em língua bambara “maa 

ka maaya ka ca a yere kono” significa: “As pessoas da pessoa são múltiplas na 

pessoa” (HAMPATÉ BÂ, 1981, p.1).  

Assim, “o maa pode ser considerado como o receptáculo visível e palpável que 

serve de invólucro e suporte a outros aspectos, mais sutis, da pessoa 

humana”(Hampaté Bâ, 1981, p.1). É um ser múltiplo em sua simplicidade que 

“comporta elementos físicos, psíquicos e espirituais. Aquilo que se mostra mais fácil 

de compreender é a existência física. Ela vai desde a concepção da criança, lasiri, à 

sua mudança de lugar, somayelema - dito de outro modo, sua morte”. (HAMPATÉ BÂ, 

1981, p.1).  

Nesta colocação, entendemos uma parte do que a África do Oeste, sobretudo 

os fula e os bambara, entende como uma pessoa. Uma noção muito parecida é 

encontrada entre os povos bantu. Ou seja, trata-se de uma cosmologia ontológica que 

perpassa as relações de compreensão da vida. Neste conjunto, a palavra ocupa a 

centralidade como comunicação de tudo e todos na trama da existência. 

Desse modo, a palavra não cessa nunca de ativar as relações internas e 

externas que vivificam o ser em movimento, o mesmo que o ubuntu da filosofia bantu, 

o ser-sendo com os outros em comunicação constante, em confluência. A tentativa de 

impedir essas comunicações naturais, entramadas na própria existência, é que causa 

dor, sofrimento e desequilíbrio. 

Quando Antonio Bispo dos Santos (2023) diz dos rios que confluem e chegam 

juntos ao mar, apresenta o processo natural dos ciclos da confluência inescapável a 

qualquer um. 

 

(Re)encontrando o outro 

 Para definir a ideia de outro, é necessário distinguir o sujeito (eu) de outrem, 

ou seja, só existe o outro porque se estabelece um eu. Esta ideia seria básica, 

fundamental e sem maiores problemas se ela apenas se concentrasse na obviedade 

desta distinção. No entanto, o que ocorre é que ela normalmente surge associada a 

argumentos valorativos, muitas vezes hierárquicos, que determinam nesta distinção o 

lugar, a condição e mesmo o não-ser do outro. 

A princípio, esta distinção tende a valorizar o eu em relação ao outro. Neste 

caso, a ideia de uma superioridade do eu em relação ao outro. Porém, ela pode 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              231 
 

acontecer em aspecto inverso, no qual a ideia negativa sobre si se constitui a partir 

da projeção do outro enquanto imagem valorizada em relação aos outros. Neste caso, 

a inferiorização creditada por não ser o que o outro apresenta como modelo de 

referência coloca para o eu a condição insuperável de não ser o outro como algo 

destrutivo.  

Tal ideia, na lógica da representação pensada por Roger Chartier (2003), 

demonstra a disputa pela imagem, que de qualquer forma consegue projetar em torno 

de modelos estabelecidos o que é ou deveria ser para ocupar um espaço de 

reconhecimento. 

No entanto, na maioria das vezes, quem diz ou determina o que o outro é tem 

sido aquele que se lança como projeção de si, normalmente associado ao poder e à 

dominação. Sendo assim, o outro é aquele que é alvo da projeção criada pelo eu, e 

quando ela ocorre sob o estigma da negação, este outro surge como um desafio, 

como um incômodo que ameaça o estabelecido, daí a necessidade de ser controlado, 

guiado, punido ou eliminado.  

Quando Franz Fanon (2020) analisa aspectos dos traumas coloniais sobre 

pessoas negras, coloca em evidência algumas questões, entre elas a que Amadou 

Hampaté Bâ (2003) apresenta no conflito entre a educação tradicional africana e a 

educação colonial francesa. O objetivo da educação colonial consistia em apagar 

qualquer traço de identidade cultural dos povos africanos. 

 Um dos recursos para este controle se dava com a educação na “Escola dos 

Brancos”, que proibia o uso das línguas nativas e a preservação de suas 

epistemologias. A crítica da afrocentricidade proposta por Molefi Kete Asante (2024) 

remete ao fato de que toda construção epistêmica do Ocidente permanece na chave 

da incompreensão desse outro forjado como inferior. Desse modo, mesmo quando 

busca uma aproximação, ela se mantém na lógica da narrativa hegemônica europeia 

que se coloca como paradigma base desse encontro. Neste caso, mesmo quando há 

possibilidade de aproximação, permanece a sensação de superioridade moral, 

espiritual, intelectual e científica. 

A tradição oral, ao se deparar com este fato, considerando suas dificuldades, 

tem como posição a permanente busca pelo encontro e pelo diálogo; com isso, 

entende estar em um entre-lugar de educação que possibilita rever trajetos e repensar 

posicionamentos. Um mercado de negociações. Esta posição é ancorada na 

existência de si e do outro, por mais complexa que esta seja no (co)habitar a terra.  



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              232 
 

Para se conseguir o diálogo com aqueles que se aproximam (no mercado), é 

preciso estabelecer os pontos em comum para que haja a confluência. Pois, se ambos 

se estabelecerem em pontos de verdade fechada e definida, o equívoco da opressão 

se repete, bastando o tempo e as condições necessárias para que relações de poder 

sejam acomodadas em benefício de alguns.  

No Brasil, a importância dos quilombos e da constituição das culturas afro-

brasileiras se dá exatamente em manter viva a memória ancestral desses africanos e, 

com isso, garantir que essas epistemes não sejam apagadas.  

Por isso, a iniciação pedagógica nesta jornada é apenas o começo de um 

processo que continuará ao longo de toda a vida e no qual muitos desafios se 

apresentam, mas todos passíveis de serem compreendidos em qualquer posição em 

que esteja; basta aceitar o jogo, como se diz no universo da capoeira, e se reconhecer 

no mercado. 

 A tradição oral permite o enfrentamento, a contraposição daquilo que ocorre 

como autoestima negativa de pessoas negras diante de sua própria imagem e a busca 

incessante por ser o outro em um complexo de inferiorização que ocasiona muitos 

traumas; o mais perceptível deles é a rejeição física e ontológica de si. Quando Neuza 

Santos Souza (2021) trouxe este tema para reflexão, foi nítida a gravidade do que se 

apresentava, sobretudo em danos emocionais, além dos sociais e culturais 

ocasionados pela construção planejada do racismo. 

Essa construção negativa do outro a partir da Europa, quando destinada aos 

africanos e outros povos, tornou-se a regra nos últimos séculos da construção do 

mundo em um modelo único, no qual esses muitos outros são despojados de uma 

ideia valorativa de sentido. Do mesmo modo, esta projeção de si tem gerado no interior 

da Europa a afirmação perigosa da superioridade. Em ambas as situações, o que se 

tem é um desequilíbrio entre pessoas e seus contextos existenciais. 

Este descompasso de mundo tem ampliado a dor, o desconforto e o 

descontrole, o que salienta ainda mais o desejo de poder. Trata-se de uma ideologia 

de morte, como enfatiza Franz Hinkelammert (1983). Uma noção destrutiva que 

demora a perceber os seus graus de violência que tendem à própria autodestruição. 

Hoje os alvos são os outros, amanhã os diferentes entre os próximos, depois os que 

não se ajustam, mesmo sendo íntimos, e finalmente os próprios, pois não concebem 

a existência como partilha e, dessa maneira, estão fadados à aniquilação total do 

projeto inaugural da vida, mas a ignorância de ser-com impede esta percepção. 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              233 
 

 O atual cenário mundial tem exposto estas feridas de muitos modos, entre eles, 

o avanço do fascismo em distintas partes do mundo, algo como uma narrativa pós-

política e de crise ambiental que nos alcança onde quer que estejamos em Gaia. 

 Tudo parte de uma invenção que está ruindo, a ponto de não se sensibilizar 

com a violência da Nakba contra o povo palestino desde 1948, por coincidência o 

mesmo ano em que se inicia o regime do apartheid na África do Sul, ambos frutos de 

projetos de insistência colonial a partir das ideias de raça e supremacia que possam 

fazer valer a aniquilação sistemática do outro. 

 A recente posse do eleito presidente dos EUA, que em seu “(dis)curso” 

apresenta um arsenal de violência contra o mundo, seguida pelos representantes 

industriais e da tecnologia de comunicação mais influentes. Um destes 

representantes, referenciado como a pessoa de maior capital do mundo, chegou a 

realizar performances visuais que evocavam a memória do nazismo. Não há dúvida 

de que o mundo está em perigo. Neste programa de extermínio (em) curso, o outro é 

inimigo, adversário a ser combatido de todas as formas possíveis. 

 Seja em análises universais ampliadas ou em expressões locais, o mundo se 

distancia da vida quando exposto a essa barbárie. O fenômeno da morte está 

revelado, porém, o que dizer e esperar para o fenômeno da vida que segue, propondo 

outras formas de existir? Estas outras formas são desveladas na perspectiva 

cosmológica de narrativas dissidentes e discordantes desta que se empodera com 

base no ódio e que nasce distanciada da proposta da confluência, do diálogo e do 

encontro.  

 Com estes não existe a possibilidade da conversa, pois não há respeito, 

tampouco a ética. Para os negros, este arranjo acontece de modo constante desde o 

séc. XVI, quando se efetiva o projeto iniciado anteriormente, ao menos 200 anos 

antes, de inferiorização do continente africano e a justificação e legitimidade não 

somente da escravidão desumanizadora, mas da exploração avassaladora sobre 

bens e pessoas em prol dos ganhos. 

 Talvez esta seja a experiência situacional mais recente e duradoura da história 

que possibilita um parâmetro de resistência e resiliência que pode contribuir para se 

refletir sobre os caminhos para sair dessa curva desnivelada do grotesco. 

 De acordo com o educador Paulo Freire (1992), a pluralidade desses absurdos 

não deve impedir a ação nem coibir a esperança. O sentido da vida é o vetor com o 

qual se deve embarcar em destino aberto para que tudo seja fecundado com carinho 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              234 
 

e cuidado e, desse modo, seja gerada ainda neste tempo a certeza de que a vida 

continue com dignidade, harmonia, equilíbrio e sabedoria. 

 Não se trata de algo fora da realidade, da imanência. Pois o que se pode 

projetar lançando-se ao futuro é porque o ser pode alcançar. É o permanente vir a ser. 

Então, por que não vir a ser com e pelo outro, construindo cada vez mais a ideia de 

nós? Esta é a chave que se encontra na tradição oral, na palavra tal como ensinada 

pelos mais velhos e que foi preservada na diáspora. Walter Benjamin (1992) fala sobre 

tragédias iminentes que aconteceriam caso a Europa perdesse a sua capacidade de 

garantir a comunicação em outras instâncias. Entendo que esta seja a grande 

contribuição da tradição oral para o Ocidente: lembrar a capacidade de conversar. 

Certa vez, Hampaté Bâ, ao ser interrogado de modo sarcástico sobre qual o 

valor da tradição oral, disse aos seus questionadores europeus que seria a 

capacidade de fazer sorrir. Ele estava certo, pois a alegria se faz presente naqueles 

que são gratos ao momento em que estão e conseguem reconhecer no passado lições 

que os ajudam a esperançar o futuro, corrigindo falhas e reorganizando rotas 

conjuntas. 

O que se apresenta como contribuição válida é o testemunho de uma 

experiência civilizatória que, no seu próprio continente, revelou as potências dessa 

palavra e, mais do que isso, teve sua permanência e eficiência comprovadas ao 

deslocar-se nos corpos africanos para as Américas e Caribe. Algo que somente foi 

possível devido à maneira de ser e estar no mundo com espiritualidade e 

ancestralidade historicamente encarnada. 

 

O ser pessoa que porta a palavra  

A pessoa, nesta perspectiva, somente se torna efetivamente pessoa em sua 

condição de tornar-se por meio de um projeto permanente de ser-com. Assim, “o ser 

humano não é uma unidade monolítica, limitada a seu corpo físico, mas sim um ser 

complexo habitado por uma multiplicidade em movimento permanente” (HAMPATÉ 

BÂ, 1981, p. 3). 

 Dessa maneira, “não se trata, portanto, de um ser estático, ou concluído 

(HAMPATÉ BÂ, 1981, p.3). De acordo com Hampaté Bâ, a pessoa deve ser 

considerada uma semente capaz de evoluir a partir do próprio potencial, de acordo 

com as condições e circunstâncias mobilizadas.  



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              235 
 

A questão que se deve pensar é a disponibilidade que se coloca ao ser-com 

para fomentar essas possibilidades. O ser-em-si ou o ser-para-si, na realidade, é um 

ser-para-o-outro, a expressão do ser-com, algo que encontramos na fenomenologia 

em análises distintas que evocam a imanência das relações e o desafio implícito a 

elas. 

A diversidade expressa na pluralidade de pensamentos, quando se refere aos 

humanos, é por si só algo que solicita a constante capacidade do movimento exterior 

e interior, dialogando modos e interpretações de mundo que possam confluir no em 

comum da realidade vivida a partir de subjetividades, experiências pessoais dadas ao 

coletivo como partilha.  

A negociação a ser realizada e que permeia todo encontro é a necessidade da 

vida em sua plenitude e como garantia inquestionável de sua realização para o ser 

que é. Além disso, esta diversidade não se configura apenas aos humanos, mas se 

estende a todos os seres. A prerrogativa do Ubuntu indica que somente sou quando 

o outro é, ou seja, radica na práxis a ética de ocupação do espaço comum entre tudo 

e todos. Esta é a ética de convivialidade que precisa habitar entre os seres para que 

seja capaz de fomentar a política necessária para este tempo de disparidades e 

incoerências absurdas.  

A tradição oral traz como pilar de um modo de ser a necessidade de equilíbrio 

entre o pensamento, a palavra e a ação. Estes devem ser entendidos no conjunto da 

própria palavra, da comunicação interna/externa e na devida reflexão que não dissocia 

o sensível do concreto. A percepção dada ao corpo que jamais pode ser amparada 

apenas em uma racionalidade lógica distanciada do sentir em ruptura com a 

espiritualidade. Esta é parte integrante do vir-a-ser que é por essência metafísico. 

 A oralidade como filosofia da oralidade é, para Paula Junior (2022), um 

caminho inerente ao ser humano em sua condição de pessoa. Desde que Amadou 

Hampaté Bâ (re)apresenta esses conhecimentos milenares há muito materializados 

na história dos povos africanos, abre-se uma perspectiva de alcance ímpar para 

pensar o ser na integralidade plena da existência em todos os seus níveis: materiais, 

os mais variados, e espirituais, os mais complexos. 

A política, a economia e a ciência como um todo não estão fora da dimensão 

espiritual e ancestral que nos abarca. Somente procurando conceber uma 

racionalidade enviesada pelo estranhamento de si é que se pode pensar uma filosofia, 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              236 
 

uma geografia que, mesmo ao se referir ao humano ou a outros seres, deles se 

distancia, rompendo com o óbvio de sua condição proximal na terra. 

Não há como se pensar o ser e as relações no universo, fragmentando este ser 

em partes essenciais de sua existência. É disso que fala a tradição oral ao chamar o 

ser para um (re)encontro consigo mesmo e com o universo no qual habita.  

Ao retomar a ideia de que o ser-para-si se constitui como um ser-para-o-outro, 

somente se pode (re)estabelecer o em comum entre tudo e todos a partir da correção 

desse valor que não permite a sua negação; trata-se de um erro ontológico. “A tradição 

considera o corpo humano como uma reprodução em miniatura da terra e, por 

extensão, do mundo inteiro” (HAMPATÉ BÂ, 181, p. 5). 

Desse modo, não é negar a metafísica e, com isso, a ontologia do ser em todas 

as suas dimensões que, na condição de muntu = pessoa humana, é percebido na 

integralidade material-espiritual que o constitui em bases ancestrais. Neste aspecto, 

não existe a superação da ordem metafísica; existe a reconciliação com a ideia de ser 

integral que aparece na Antiguidade, também na Europa.  

A ruptura do humano consigo mesmo sinaliza e dá forma cada vez mais 

perversa para o distanciamento do humano da natureza que ele próprio é. Porém, 

neste esquecimento de si ocorre o apagamento epistêmico daquilo que é impedido de 

ganhar forma. É um aborto sem precedentes para aquilo que poderia vir a ser como 

potência permanente para a reconstrução de si a caminho do que virá. 

 Quando Ailton Krenak (2022), a partir das epistemologias indígenas, diz que o 

futuro é ancestral em total correspondência com as epistemologias africanas 

encarnadas no Brasil, está dizendo desse voltar-se para o que se é originalmente, 

aquilo que portamos para, a partir daí (re)estabelecermos o encontro, o diálogo. 

A busca pelo passado no presente, lançando-se ao futuro, somente é possível 

no reconhecimento do que se porta e das experiências alcançadas por quem veio 

antes de nós. Em diálogo direto e ancestral com Nego Bispo, temos a ideia 

apresentada dos rios, uma metáfora muito potente e viva, pois é real na cosmogonia 

indígena e africana. Pois, nela, os rios são sujeitos, entidades antiquíssimas que nos 

ensinam a ser-com. 

“Os rios, esses seres que sempre habitaram os mundos em diferentes formas, 

são quem me sugerem que, se há futuro a ser cogitado, esse futuro é ancestral, 

porque já estava aqui” (Krenak, 2022, p. 11). Enfatiza que é fundamental lembrar que 

“estamos na Pacha Mama, que não tem fronteiras” (Krenak, 2022, p. 11). 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              237 
 

É desse habitar a terra e ser sensibilizado por ela que podemos evocar uma 

geografia dos afetos para pensar quais dessas sensibilidades nos alcançam e nos 

mobilizam para estar-com. É deste lugar que brota a oralidade, a palavra que é central 

no ser humano em toda sua história na Terra. O Atlântico negro da escravidão 

pensado por Paul Gilroy (2001) não apagou as memórias; nós não erramos em afirmar 

que esta África se refez em solo brasileiro em diálogo com as culturas indígenas.  

Por isso, “os negros percebidos como agentes, como pessoas com 

capacidades cognitivas e mesmo com uma história intelectual – atributos negados 

pelo racismo moderno” (Gilroy, 2001, p. 40). A civilização em bases solidárias e 

afetivas continua acontecendo. 

A ancestralidade e a espiritualidade na experiência africana na diáspora são 

aterradas, graças ao sagrado do corpo em movimento de ser-para, o ser comunicante 

e comunicador sempre atento à escuta. O quilombo continua ensinando não em 

narrativas fechadas, mas em diálogos de aprendizagem. 

 São jornadas traçadas, pois são permitidas e partilhadas na possibilidade do 

encantamento dos nossos encontros, como diz Adilbênia Freire Machado (2021), que 

apresenta a potência do feminino gerador de tudo o que há. A marca mais ancestral 

de nossa existência comum. 

Seja no traço do Laturu-Bâ dos bambara ou no traço riscado no Opele-Ifá na 

tradição iorubá, o que temos são odus = destinos que são apresentados como convite, 

como a palavra do Ser unificador de todas as confluências que convida a sermos 

juntos em diversidade.  

Aqui vale a pena retomar a epígrafe da apresentação da primeira edição do 

livro de Maria Antonieta Antonacci, “Memórias ancoradas em corpos negros”, que diz: 

“Nós não somos donos de nada, e o que recebemos temos que passar adiante”, de 

Vovó Maria Joana Rezadeira. É neste caminho que permaneço, encontrando-me ou 

(re)encontrando seres na jornada e em jornada.  

 

Que estas passagens possam ser abertas, o Alafiá, para seguirmos partilhando 

e comungando em movimento permanente, gingante, brincante, que dança, canta, 

interpreta e rabisca. Risca o chão como os astros riscam o céu, já que “o que está em 

cima, está embaixo” e o que é dado como matéria é percebido antes, desde que não 

se perca a capacidade de sentir. 

 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              238 
 

Considerações sempre abertas sobre um vir-a-ser juntos 

Neste momento de grande instabilidade no mundo, é necessário pensar na 

retomada de princípios que essencializam e comungam o humano em sua natureza. 

A possibilidade de corrigir rotas e restabelecer (re)encontros diante do absurdo da 

ausência de sentido é fundamental para fomentar a esperança, correspondente vital 

da espiritualidade que nos projeta ao amanhã. 

 As epistemologias afroindígenas indicam a compreensão de que tudo que 

existe habita o nosso passado, presente e futuro. O tempo é sentido na própria 

existência do corpo no mundo.  

 É este corpo em suas limitações que possibilita o transitar de muitos modos o 

tempo como fundamento sagrado do segredo do ser, que, ao se ampliar nesta 

perspectiva, incorre no que Nego Bispo diz: “somos começo, meio e começo”. Não 

existe fim neste plano que não é um projeto, mas um programa civilizatório que é 

palpável em sua imanência. 

Ancestralidade e espiritualidade como expressões de sentido para um vir-a-ser 

que já está e, por meio da palavra, sacraliza sua presença no mundo, sendo-para e 

sendo-com, o ser-sendo. Seguir em jornadas abertas sem esquecer o que nos 

constitui é a condição ética para partilhar a palavra neste tempo da presença. 

 

REFERÊNCIAS 

ASANTE, Molefi Kete. Kemet: afrocentricidade e conhecimento. São Paulo: Editora 
Ananse, 2024. 

ANTONACCI, Maria Antonieta. Memórias ancoradas em corpos negros. 2ed. São 
Paulo: Educ, 2014. 

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas. Vol. 1. Magia e técnica, arte e política. 
Ensaios sobre literatura e história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 1987.  

CELANO, Tomás de. Vida de São Francisco de Assis. Rio de Janeiro: Editora 

Vozes, 2018. 

FANON, Franz. Pele Negra, Máscaras Brancas. São Paulo: Ubu editora, 2020. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: Um reencontro com a Pedagogia do 
Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.  

GILROY, Paul. O Atlântico Negro. Modernidade e dupla consciência, São Paulo, 

Rio de Janeiro: Editora 34 / Universidade Cândido Mendes – Centro de Estudos 
Afro-Asiáticos,2001. 

 



Ancestralidade e Espiritualidade na perspectiva da Tradição Oral: Memórias em corpos negros 
Transatlânticos 

 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                              239 
 

HAMPATÉ BÂ, Amadou. A noção de pessoa na África Negra. Tradução para uso 
didático de: HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. La notion de personne en Afrique Noire. In: 
DIETERLEN, Germaine (ed.). La notion de personne en Afrique Noire. Paris: CNRS, 

1981, p. 181 – 192, por Luiza Silva Porto Ramos e Kelvlin Ferreira Medeiros.  

______________________. Amkoulel, o menino fula. São Paulo: Palas 

Atena/Casa das Áfricas, 2003. 

______________________. Tradição Viva. In: História Geral da África. V.1. (Org). 
Joseph Ki Zerbo. São Carlos/Brasília: Unesco/Ufscar, 2010. 

HINKELAMMERT, Franz. As armas ideológicas da morte. São Paulo: Paulinas, 
1983.  

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das letras, 2022. 

LOPES, Filomeno. Prólogo. In. LOPES, Marcos Carvalho (org). Tcholonadur: 
entrevistas sobre filosofia africana. São Carlos: Pedro & João Editores, 2024.  

MACHADO, Adilbênia Freire. Filosofia africana: ancestralidade e encantamento 
como inspirações formativas para o ensino das africanidades. Fortaleza: Imprece, 

2019. 

MARANDOLA JUNIOR, Eduardo José. Fenomenologia do ser-situado: crônicas 
de um verão tropical urbano. São Paulo: Editora Unesp, 2021. 

NGOMANE, Mungi. Ubuntu todos os dias: Eu sou porque nós somos. 2ed. Rio de 
Janeiro: BestSeller, 2023. 

OLINTO, Antonio. Prefácio. In: VOGEL, Arno; MELLO, Marco Antonio da Silva; 
BARROS, Flávio Pessoa de. A galinha d´angola: iniciação e identidade na cultura 
afro-brasileira. 2ed. Rio de Janeiro: Pallas, 1998. 

PAULA JUNIOR, Antonio Filogenio de. Saberes no pé do Tambu. Rio de Janeiro: 
Malê, 2022. 

SANTOS,  Antonio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 

Editora/Piseagrama, 2023. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro. São Paulo: Zahar, 2021. 

WAGNER, Philip; MIKESELL, Marvin. Os temas da geografia cultural. In: 
Introdução à geografia cultural. CORRÊA, Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny. 
(Orgs). Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

 

 


