
 

                     Este artigo está licenciado com uma licença Creative Commons 

 

Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v.23 | n.3 | 2025 | ISSN: 1678-698X                         132 

 
 

Lugar e estigma: experiências no/do corpo 
 

Igor de Jesus Santos1  

 
 
 

Resumo: O presente trabalho constitui-se um desdobramento da pesquisa de dissertação e 
busca compreender o estigma como experiência vivida. O objetivo é refletir sobre o lugar do 
estigma como possibilidade para o corpo-lugar, considerando os marcadores sociais de 
opressão, como raça-gênero-classe. O mote que conduz a escrita fundamenta-se na teoria 
das representações (LEFEBVRE, 2006), na percepção e corporeidade (MERLEAU-PONTY, 
2006), na Geografia dos Espaços Vividos (SERPA, 2019), no corpo-lugar (BRITO) e nos 
modos geográficos de existência (MARANDOLA, JR., 2014). Discute-se como o estigma 
opera dialeticamente na construção das subjetividades, bem como os modos pelos quais os 
sujeitos ressignificam suas vivências. A partir da narrativa de um corpo-lugar estigmatizado, 
conclui-se que o estigma é uma representação que condessa a relação representação-
percepção, configurando-se uma construção social dinâmica que pode ser contestada e 
ressignificada na experiência cotidiana dos corpos-lugares. 
Palavras-chave: Narrativas Cartográficas; Estigma; Percepção; Representação; Espaço 
Vivido.

 
1 Doutorando e Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Geografia da Universidade Federal da Bahia 
(POSGEO/UFBA). Membro do Grupo de Pesquisa Espaço Livre de Pesquisa-Ação. E-mail: igorjesus@ufba.br.  

 

mailto:igorjesus@ufba.br


 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             133 
 

PLACE AND STIGMA: EXPERIENCES IN/OF THE BODY 
 

Abstract: This work is an extension of my dissertation research and seeks to understand 
stigma as a lived experience. The objective is to reflect on the role of stigma as a possibility 
for the body-place, considering social markers of oppression, such as race, gender, and class. 
The guiding theme of this work is based on the theory of representations (LEFEBVRE, 2006), 
perception and embodiment (MERLEAU-PONTY, 2006), the Geography of Lived Spaces 
(SERPA, 2019), the body-place (BRITO), and geographic modes of existence (MARANDOLA, 
JR., 2014). The paper discusses how stigma operates dialectically in the construction of 
subjectivities, as well as the ways in which subjects resignify their experiences. Based on the 
narrative of a stigmatized body-place, it is concluded that stigma is a representation that 
condenses the representation-perception relationship, configuring a dynamic social 
construction that can be contested and resignified in the everyday experience of body-places. 
Keywords: Cartographic Narratives; Stigma; Perception; Representation; Lived Space. 

 
 

LUGAR Y ESTIGMA: EXPERIENCIAS EN/DEL CUERPO 
 

Resumen: Este trabajo es una extensión de mi investigación de tesis y busca comprender el 
estigma como una experiencia vivida. El objetivo es reflexionar sobre el papel del estigma 
como una posibilidad para el cuerpo-lugar, considerando marcadores sociales de opresión, 
como la raza, el género y la clase. El tema rector de este trabajo se basa en la teoría de las 
representaciones (LEFEBVRE, 2006), la percepción y la encarnación (MERLEAU-PONTY, 
2006), la Geografía de los Espacios Vividos (SERPA, 2019), el cuerpo-lugar (BRITO) y los 
modos geográficos de existencia (MARANDOLA, JR., 2014). El artículo discute cómo el 
estigma opera dialécticamente en la construcción de subjetividades, así como las formas en 
que los sujetos resignifican sus experiencias. Con base en la narrativa de un cuerpo-lugar 
estigmatizado, se concluye que el estigma es una representación que condensa la relación 
representación-percepción, configurando una construcción social dinámica que puede ser 
cuestionada y resignificada en la experiencia cotidiana de los cuerpos-lugares. 
Palabras clave: Narrativas cartográficas; Estigma; Percepción; Representación; Espacio 
vivido.   

 

 

INTRODUÇÃO 

A emergência de refletir o lugar do estigma como experiência vivida, 

inicialmente, parte da necessidade de entender e questionar meu eu e outros de mim 

mesmo, num contexto em que o concebido tende a sobreposição do percebido e do 

vivido para pensarmos os corpos que somos e nos impuseram ser enquanto 

representação do imaginário social coletivo. 

Perseguindo à lacuna de um debate pouco explorado na Geografia, que é 

pensar fenomenologicamente os sujeitos estigmatizados, isto é, corpos atravessados 

nas dissidências de raça-gênero-classe numa dimensão que desubstancializa suas 

práticas a partir dos modos geográficos de existência (Marandola Jr., 2014), essa 

escrita constitui-se um desdobramento da pesquisa de dissertação, portanto, o 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             134 
 

objetivo aqui é refletir como o estigma na experiência vivida arrola o lugar enquanto 

possibilidades nos/dos corpos.  

Parte-se do pressuposto, que o imaginário construído de algo, nesse caso, de 

lugares e sujeitos, depende da base de significados que mediam nossas percepções. 

Nesse sentido, as representações são modos de dar vida coletivamente ao que se 

representa, são mediações necessárias que se encarregam de produzir e dinamizar 

a prática ao comunicar significações de toda ordem, isto é, econômicas, sociais, 

culturais, políticas, sexuais, ideológicas, midiáticas, cientificas, filosóficas, artísticas e 

outras.  

Nos lembra Carvalho (2021, p. 141), que as representações “[...] se afigura 

como uma mediação com o real que não só apresenta a realidade, mas que o faz – 

via representação emergir”. Assim sendo, respondem a um modo de ser/estar/pensar 

que dissimula a vivência, um processo de imitação e assimilação correspondente da 

moral, convenções e instituições que refletem valores do pacto 

colonial/moderno/capitalista/científico e cisnormativo de expropriação dos corpos. O 

cotidiano programado, ideologicamente, infere valores positivos e negativos aos 

corpos e lugares, cerceando identidades e excluindo a diferença.  

Ao tratar das representações aqui, o faço com base em Lefebvre, tal qual 

acredita que “[...] são falsas no que apontam e dizem, mas verdadeiras no que diz 

respeito ao que sustentam” (Lefebvre, 2006, p. 52, tradução nossa)2”, portanto, 

sempre mediação da realidade em presença-ausência. A ideia conceitual goffmaniana 

de estigma, uma representação, informa o controle das ações dos sujeitos a partir da 

identidade, que reafirma sua deterioração social e circunscreve um único modo de ser 

e estar. Contrastando a visão sociológica do interacionismo, Stuart Hall (2006) resume 

a tensão entre a identidade do sujeito pós-moderno e o significado das estruturas 

sociais:  

 

A identidade torna-se uma “celebração móvel": formada e 
transformada continuamente em relação às formas pelas quais somos 
representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos rodeiam 
(Hall, 1987). E definida historicamente, e não biologicamente. O sujeito 
assume identidades diferentes em diferentes momentos, identidades 
que não são unificadas ao redor de um ''eu" coerente. Dentro de nós 
há identidades contraditórias, empurrando em diferentes direções, de 
tal modo que nossas identificações estão sendo continuamente 
deslocadas. Se sentimos que temos uma identidade unificada desde 

 
2 No original: “[...] son falsas en lo que apuntan y dicen, pero verdaderas con respecto a lo que las soporta”.  



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             135 
 

o nascimento até a morte é apenas porque construímos uma cômoda 
estória sobre nós mesmos ou uma confortadora "narrativa do eu" (Hall, 
2006, p. 13). 

 

Concordando com Hall ao acreditar que o cotidiano se faz mais que a síntese 

da vida programada, é construção permanentemente de uma Geografia dos espaços 

vividos (Serpa, 2019). Assim, os estigmas são representações que se expressam nas 

relações sociais, por e a partir dos mecanismos de poder construídos sob a 

dinamicidade dos corpos-lugares (Brito, 2017), operacionalizando uma lógica 

marcadamente depreciativa. Esses marcadores, geralmente, são percebidos na 

cidade capitalista por atravessamentos da habitação, da ocupação, da identidade de 

gênero, da orientação sexual, da raça, da classe social e das práticas cotidianas. 

Trata-se de processos e ações que se referem à distinção, elaborados na referência 

negativa que demarca estratégias simbólicas no imaginário social.  

O estigma como prática-teoria advindos da percepção na apresentação-

representação dos corpos-lugares nunca são universais enquanto categorias que se 

sobrepõem ao inesperado, sempre podendo ser substituídas ou corrigidas por outras 

em virtude do fluxo temporal da vivência, são representações construídas por e 

através das relações sociais na espacialidade. Na antiguidade clássica grega o termo 

surgiu simbolizando sinais ou cicatrizes corporais sobre o status moral de quem o 

apresentava; mais tarde, na alta idade média cristã, reputaram como tendo origem 

espiritual; na modernidade, representava a desgraça do corpo associada à identidade; 

atualmente, traduz fraturas e prospecção da diferença na afirmação do eu, daquilo 

que se representa enquanto constituinte de si mesmo.  

Então, cabe perguntar de quem é o estigma? E fundamentalmente, a quem 

serve estereotipar negativamente corpos e lugares? Se compreendermos que as 

representações são significações inerentes à sociedade, conforme colocou Lefebvre 

(2006), o estigma seria uma estratégia de dominação que atende interesses e a 

manutenção da herança colonial/moderna, bem como as novas maneiras de legitimar 

processos de construção de identidades: 

 

[...] As representações não podem passar apenas por alterações do 
real e do verdadeiro, por máscaras e disfarces, como na teoria habitual 
das "ideologias". O modo de existência das representações só é 
concebido tendo em conta as condições de existência deste ou 
daquele grupo, povo ou classe. Procedem de uma conjuntura ou 
conjunto de forças em uma estrutura em que há grupos, castas, 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             136 
 

classes, mas se dirigem à toda sociedade; representam a figura, a 
imagem que um grupo (ou casta, ou classe) dá de si, ora pelos outros, 
ora por si, sem que uma coisa exclua a outra. Os dominados (sexo, 
idade, grupo, classe, país) não têm escolha a não ser aceitar as 
imagens impostas pelos dominantes e reproduzi-las interiorizando, 
não sem desviá-las, de acordo com a força do protesto e se 
encaminhando contra aqueles que as produzem. Os dominantes, 
acentuando certos traços naturais (particularidades do sexo na 
mulher, do corpo ou do comportamento dos grupos étnicos 
subordinados), transformam em uma definição de caráter "definitivo". 
Assim é possível oferecer, sem particularmente "mentir", uma imagem 
que perpetua a dominação (Lefebvre, 2006, p. 60, tradução nossa)3. 

 

A representação como ideologia ataca violentamente o vivido, portanto, a ideia 

do estigma, depreciação consensual negativa de corpos e lugares, acaba 

temporariamente substituindo a diversidade num modo único de ser e estar no mundo. 

A estigmatização respondem a um processo de rasura da humanidade ao programar 

um sentido único de ser a partir da compreensão do outro, com o propósito de manter 

a exploração social, cultural, econômica e política nas relações sociais.  

Mas, é certo também dizer que, o estigma como representação “[...] não 

significa uma presença, mas uma ausência na presença” (Lefebvre, 2006, p. 63, grifo 

do autor, tradução nossa)4, e interrogá-lo seria uma possibilidade de movimentar e 

reconstruir o já representado, perscrutando o repensar das normas e dos conceitos 

que fundamentam a sociedade. 

Assim, temos diante de nós uma contradição: nem toda representação mediada 

na experiência é vivida como representação ideológica; de outra maneira, nem todo 

sujeito estigmatizado vive o estigma como representação negativa, porque o processo 

de perceber-se elabora a subjetivação para além dos estereótipos. Com efeito, não 

quero romantizar o preconceito e a discriminação que se perpetuam no âmbito das 

relações sociais, mesmo porque o modo de produção e reprodução do espaço se da 

a partir das relações de poder, mas é extremamente importante aqui o sentido de fuga, 

 
3 No original: “[...] Las representaciones no pueden pasar solamente por alteraciones de lo real y de lo verdadero, 
por máscaras y mascaradas, como en la teoría habitual de las "ideologías". El modo de existencia de las 
representaciones sólo se concibe tomando en cuenta las condiciones de existencia de tal o cual grupo, pueblo o 
clase. Proceden de una coyuntura o conjunción de fuerzas en una estructura social en que existen grupos, castas, 
clases, pero se dirigen a toda la sociedad; representan la figura, la imagen que un grupo (o casta, o clase) da de 
sí, unas veces para los demás, otras veces para sí, sin que una cosa excluya la otra. Los dominados (sexo, edad, 
grupo, clase, país) no tienen más remedio que aceptar las imágenes impuestas por los dominantes y reproducirlas 
interiorizándolas, no sin desviarlas según la fuerza de la protesta y enderezarlas contra quienes las producen. Los 
dominantes, acentuando ciertos rasgos naturales (particularidades del sexo en las mujeres, del cuerpo o del 
comportamento en las etnias subordinadas), los convierten en una definición de carácter "definitivo". Así se logra 
ofrecer, sin "mentir" particularmente, una imagen que perpetúa la dominación”. 
4 No original: “[…] no significa de una presencia, sino de una ausencia en la presencia”.  



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             137 
 

como imediaticidade, impulsão dos corpos e sensações espontâneas, prescrutando o 

que torna possível o estigma como representação vivida. 

Segundo Merleau-Ponty (2006), no vivido a reversibilidade da carne é ser, 

unidade ontológica que aciona a percepção numa relação dialética capaz de 

movimentar o estigma como representação outra. Para Furtado (2019, p. 24), “antes 

do pensar e do julgar está já o ver, antes do apreender haverá o dado, antes da sua 

representação conceitual o objeto será previamente recebido por uma intuição na qual 

ele próprio se oferece a nós.” É esse oferecer inesperado que guarda a consciência 

como fonte de relação primária com o mundo, então, perceber-se estigmatizado ou 

não dependerá das evidências imediatas numa relação intersubjetiva, na medida em 

que a experiência prenuncia a consciência factual.  

O mundo perceptivo apresenta uma história válida fora e dentro da consciência. 

Assim, é verdadeiramente significativo assumir que a percepção produz raios 

originários, um segrego natal, não-coincidente de uma proximidade absoluta e de 

distância irremediável da experiência no/com o mundo, de modo que a inversão 

natural da consciência permita a autenticidade do fenômeno. Isso só é possível, 

porque as coisas apresentam qualidades diferentes aos sentidos, manifestações 

essas que se tornam a unidade reveladora de um ser. 

Parece lógico afirmar que o mundo é aquilo que percebemos com nossas 

construções primárias/originárias, marcado pela cotidianidade nas intersecções de 

minhas experiências com aquelas do outro, sendo o corpo um potencial de 

transformação. Portanto, uma percepção sempre poderá ser substituída ou corrigida 

por outra, já que o tempo é contínuo, mas não pode ser superada enquanto forma 

primária de doação direta de sentidos à consciência. As identidades dos sujeitos 

podem ser lidas a partir do que lhes constitui factualmente enquanto consciência, de 

modo que tal compreensão de si dependa do que transcende o presente percebido. 

Neste sentido, as representações como estigma são formulações de uma 

percepção segunda, isto é, negociada, concebida e refletida pelas relações sociais e 

interpessoais que fundam um conhecimento por condição de associação. É assim que 

a percepção passa a responder nossos padrões, normas e comportamentos como 

sociedade, entretanto, nunca esgotável, porque “[...] ela precede os confrontos que a 

verificam e a determinam, ela se precede a si mesma” (Merleau-Ponty, 2006, p. 40). 

Para tanto, seria preciso compreender que somos livres, não a despeito de 

nossas amarras corporais, sociais e históricas. Se o corpo nos constrange a sempre 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             138 
 

ter um ponto de vista, devemos observar desde já, que é graças a ele que temos, 

justamente, um ponto de vista. Ele é, em simultâneo, o que limita e abre a experiência. 

Não podemos abdicar nem do ponto de vista subjetivo, nem do objetivo. O homem é 

simultaneamente sujeito-objeto, ativo-passivo, forma-conteúdo, visível-invisível 

(Cardim, 2009). 

A percepção, nos termos aqui colocados para compreender o estigma, é uma 

ação criativa, vinda à tona através dos corpos no vivido, porque, por mais que o 

presente conserve representações ideológicas e mantenha vínculos com o passado, 

o passado é retomado como aquilo que ele não é mais. O presente acentua o privilégio 

do ser originário, se se quer em instante, também esse dia, esse ano e minha vida 

inteira como parte do sentir, refazendo novas formas de habitar o mundo. 

David Le Breton, em Adeus ao Corpo: Antropologia e Sociedade (2013), coloca 

um bom exemplo para refletir como o corpo oscila entre o controle absoluto e o 

narcisismo, sobressignificando a representação de si. Dentre muitos questionamentos 

que transformam a unidade fenomenológica do corpo cada vez mais em corpo-

bricolagem, o antropólogo destaca como as marcas corporais, artefatos da presença, 

mudam radicalmente quando a cultura punk – tatuagens, piercing, sadomasoquismo, 

fetichismo etc. – insere-se no circuito econômico. Aquilo que outrora era tido como 

imoral, mutilado, abjeto, converte-se em tribos urbanas como representação e “traduz 

a necessidade de completar por iniciativa pessoal um corpo por si mesmo insuficiente 

para encarnar a identidade pessoal” (Le Breton, 2013, p. 40). 

É neste ponto que o lugar se mostra como realidade circunstancial, porque 

fomenta o elo que define e transborda geograficidade (Dardel, 2011). O lugar tem a 

ver com princípios, significados e experiências concernentes com as atividades 

agradáveis e desagradáveis dos sujeitos com e no mundo-vivido – life-word – nos 

moldes e atitudes fundidos com uma base pré-consciente e pré-conceitual. Edward 

Relph (2014) escreve em Reflexões sobre a Emergência, Aspectos e Essência de 

Lugar, que o lugar pode ser definido como: 

 

reunião que, em sentido geográfico, reúne a fisionomia de lugar, 
atividades econômicas e sociais, história local e seus significados. Em 
sentido mais psicológico, reunião integra nosso corpo, o estado do 
nosso bem-estar, a imaginação, o envolvimento com os outros e 
nossas experiências ambientais. [...] Lugar é onde conflui a 
experiência cotidiana, e também como essa experiência se abre para 
o mundo. O ser é sempre articulado por meio de lugares específicos, 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             139 
 

ainda que tenha sempre que se estender para além deles para 
compreender o que significa existir no mundo (Relph, 2014, p. 29, grifo 
do autor). 

 

O sujeito abre-se ao mundo por e pelos lugares. O lugar é sempre confluência 

do corpo com os devires sociais, experiências significativas do estar entre tempo e 

espaço, no sentido de vida humana que se desloca, ocupa e habita, portanto, o lugar 

do estigma se afeta pelas implicações do mundo, mas também o transcende na 

experiência do ser estigmatizado. 

O lugar ganha aqui dimensão de reverberações do vivido. Neste caso, o lugar 

simplesmente é, e é pela situacionalidade, como possibilidade de pensar a aparência-

essência e as experiências da abertura factível e encarnada do corpo. Dessa maneira, 

ser-corpo é ser-estar no/em/entre lugares e, para Eduardo Marandola Jr. (2012, p. 

86), a cotidianidade é uma condição ontológica deslocada pelo ser de maneira que 

cristaliza o espaço e o tempo, pois “a existência é fundada num habitar, e este marca, 

demarca e transforma o espaço”.  

Deste modo, se somente com o corpo se realiza o lugar, ou melhor, “[...] o que 

fica no corpo de cada um é o que vai possibilitando a constituição desse corpo-lugar” 

(Brito, 2017, p. 55), os lugares são eivados de poder e regras de interação social, bem 

como conformados por representações estigmatizantes da estrutura cotidiana que 

ditam os modos de viver, mas sempre abertos para celebrar a identidade.  

Chegamos ao entendimento que imbricando percepção e representação, a 

partir da ideia do lugar enquanto circunstancialidade (Marandola Jr., 2014b), pensar o 

sentido do estigma ou o lugar do estigma, significa pensar processos da experiência 

como centros de agenciamentos e subjetivação de cada ser ao se revelar no/com o 

mundo. O lugar do estigma é por natureza aberto e confluente, participa das 

representações e se mantém em dia com o ser, isto é, vivo. 

 

QUE PODE O CORPO-LUGAR ESTIGMATIZADO? 

Iniciamos a discussão com uma pergunta, a saber: como podemos combater 

representações como estigmas no sentido prático-teórico e criar representações de 

forma outra? Acreditamos na ideia de movimento, já que não se trata apenas da 

percepção do outro sobre mim ou muito menos de mim sobre o outro, mas do 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             140 
 

reconhecimento de quem sou e tudo aquilo que posso nessa tessitura chamada de 

mundo. 

Assim, os corpos-lugares estigmatizados são e emergem de condições sociais 

dissidentes, pois desafiam as representações convencionais da normalidade, 

enquanto reivindicação do lugar anormal à agência política da identidade e da 

experiência vivida do estigma. Essa representação faz do corpo, por sua vez, no 

mundo com outros corpos, a celebração da diferença e da diversidade. Logo, não 

apenas questiona a compreensão do estigma como conceito que define e congela o 

corpo na lógica da depreciação, mas também posiciona este corpo como movimento 

de operacionalização, abrindo-se à experiência vivida. O corpo-lugar estigmatizado 

não se limita à passividade da marca social, mas se torna dinâmico na reinterpretação 

e na afirmação, através das quais as narrativas individuais desafiam e enriquecem a 

compreensão da condição do ser-no-mundo. 

Conforme Brito (2017), já que o corpo-lugar é um guardador de memórias 

aberto sempre ao mundo, tudo ele pode, inclusive, recriar modos de ser e estar. O 

pode assume aqui a função de afirmação, informando a própria origem etimológica da 

palavra, isto é, ser capaz de, poder, posse, revelando que o corpo-lugar estigmatizado 

se faz reafirmação em meio às imposições e considerações sociais.  

Assim, quem testemunham estigma frequentemente se unem em torno de suas 

identidades mobilizadoras e compartilhadas, encontrando força e apoio mútuo na luta 

contra a discriminação e a marginalização, uma questão política. O estigma pode 

motivar sujeitos a se engajarem em ações coletivas de movimentos sociais 

organizados, buscando não apenas promover a aceitação e a inclusão, mas também 

desafiar as estruturas de poder que perpetuam o preconceito e a injustiça. 

Para David Le Breton (2013, p. 29-39), diversos são os exemplos de como “o 

corpo torna-se um emblema do self”, à medida que “expressa, no próprio âmago da 

carne, o pertencer do sujeito ao grupo, a um sistema social”. A representatividade, por 

exemplo, seria uma maneira de como os sujeitos, grupos, identidades ou experiências 

são retratados e reconhecidos na sociedade. Eu sou isso e represento outros corpos 

que se identificam com o meu. É a expressão da subjetividade, pois revela o sentido 

político e ideológico, as demandas e as necessidades dos sujeitos. Assim, vai além 

da simples presença física ou simbólica, implica na capacidade de refletir a 

diversidade e a pluralidade de uma sociedade de maneira autêntica, estando 

intrinsecamente ligada à questão social. 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             141 
 

Nesse sentido, a representatividade é profundamente marcada pela influência 

de como entendemos o mundo ao nosso redor e como nos percebemos nele. Apesar 

da importância da representatividade para afirmação das identidades, nos alerta Asad 

Haider (2019) para as armadilhas, de modo que limitar as experiências da identidade 

ao centro exclusivo da ação política, gera divisões que facilmente acaba por 

fragmentar a luta coletiva contra o neoliberalismo. Assim, defende frente ao 

identitarismo, uma política de ação coletiva que una lutas antirracistas, feministas, 

corpos sexodiversos, classe, dentre outras, baseada na compreensão de que 

identidades são construções históricas e mutáveis, não essências fixas:  

 

“Identidade” é um fenômeno real: ela corresponde ao modo que o 
Estado nos divide em indivíduos, e ao modo que formamos nossa 
individualidade em resposta a uma ampla gama de relações sociais. 
Ela é, no entanto, uma abstração. Uma abstração que não nos diz 
nada sobre as relações sociais específicas que a constituíram (Haider, 
2019, p. 32).  

 

Sendo assim, a partir da relação percepção e representação, o que seria a 

representatividade? Ou ainda, o que seria a representação da percepção e a 

percepção da representação? E como a representatividade é capaz de construir 

outras representações para o estigma? 

Conforme se sabe, a percepção originária é o processo pelo qual entendemos 

as informações sensoriais que recebemos do ambiente (MERLEAU-PONTY, 2006). 

Essa percepção é no mundo, por isso é automaticamente abraçada e moldada em ato 

por uma série de fatores interpretativos sem os quais ela não poderia existir, incluindo 

experiências vividas, contextos culturais e as representações que se revelam a nós, 

portanto, selvagem por natureza e sempre mediação como percepção segunda ao 

comunicar ou refletir a coisa percebida. 

Por sua vez, a representação não antecede a coisa percebida, ela coexiste ao 

ato e só após a percepção ser refletida ganha sentido como representação. É sempre 

meio para se conhecer a realidade, portanto, nem verdade e nem mentira, mas 

mediação (LEFEBVRE, 2006). Aqui reside uma interseção crucial, pois: as 

representações que construímos e experimentamos moldam não apenas como 

percebemos sujeitos e grupos, mas também como percebemos e nos posicionamos 

individual e coletivamente. 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             142 
 

Deste modo, se a percepção refletida e comunicada como percepção segunda 

é uma mediação, as representações que revelamos são uma entre tantas maneiras 

que se pode compreender a realidade (LEFEBVRE, 2006). Assim, da mesma forma 

que evidenciam um modo e possibilitam vida ao que se representa, é bem possível 

que a partir da própria percepção se reconstruam outras representações. Só se recria 

o que se conhece e só se cria quando se abre para o desconhecido. O desconhecido, 

nesse caso, é o corpo, que, segundo Chaveiro: 

 

[...] é a propriedade pela qual o sujeito pode fundar a sua extrema 
singularidade, registrar na carne a sua história na linha de contato e 
de intersecção com a história do mundo e dos lugares, mote para 
experimentar a si mesmo, peça de sentido para colher a propriedade 
das coisas e para afetá-las com a percepção e com a ação, recurso 
de estranhamento no tempo e de realização temporal no encontro com 
o outro, figura de interferência, de gozo – e de descoberta 
(CHAVEIRO, 2014, p. 250). 

 

Nesse contexto, a representatividade pode ser entendida como a capacidade 

ou qualidade de representar algo da maneira que se revela e como se revela para 

nós. Assim, na relação entre percepção e representação, a representatividade refere-

se à habilidade de um símbolo, uma imagem, um conceito ou um sujeito em 

representar um grupo, uma ideia ou uma identidade alinhada com nossa percepção 

de e no mundo. É o modo como a representação torna-se uma expressão coletiva, 

contudo, sem invisibilizar outras formas de ser do fenômeno. É um ato político, 

orgânico e engajado com a mudança social.  

Em resumo, quando este eu que sou um corpo, que percebo e sou percebido, 

quando represento e sou representado, lanço-me ao contato de outros corpos que 

compartilham de identidade semelhante à minha ou divergente dela, atinjo na relação 

subjetiva a intersubjetividade. A intersubjetividade entrelaça a constituição do sujeito 

à experiência, porque o corpo não é apenas um objeto físico, mas o meio através do 

qual experienciamos e nos relacionamos com o mundo. O corpo é o ponto de partida 

para nossa experiência perceptiva e nossa compreensão do espaço e do tempo 

(MERLEAU-PONTY, 2006). 

Para tanto, enquanto a representação da percepção se refere à forma como as 

percepções originárias são transmitidas e comunicadas através de percepções 

segundas como representações diversas, a percepção da representação explora 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             143 
 

como o sujeito, por sua vez, o corpo, interpreta, lida, responde e se atinge por essas 

representações. Elas coexistem simultaneamente e se suplantam no corpo num 

processo dialético, este, por sua vez, aberto para o mundo em múltiplas possibilidades 

são lançados como representativos de um coletivo ou grupo social; nos comunicamos 

com o mundo, ao mesmo tempo que somos atingidos pelas coisas desse mundo, com 

plena capacidade de recriá-las. 

No caso do estigma, tal fato pode ser recorrentemente associado às 

representações que influenciam a maneira como percebemos os corpos 

estigmatizados, uma dissimulação que absolutiza o vivido como alienação, ao mesmo 

tempo em que pontua também para a possibilidade de categorias identitárias como 

expressão coletiva do reconhecimento de si e desejo de mudança social. A 

representatividade, ao explicitar o corpo-lugar estigmatizado, traduz a capacidade de 

uma representação outra, através da qual corpos-lugares são agentes políticos, à 

medida que promovem a aceitação, o entendimento mútuo e a coesão social. 

Assim, a autoafirmação da identidade desempenha um papel crucial ao rejeitar 

as definições impostas e abraçar quem se é de forma incondicional, sujeitos que a 

partir da particularidade podem desafiar as expectativas sociais e reivindicar direitos 

sociais ao Estado. Essa autenticidade e essa integridade pessoal fortalecem a 

resiliência individual e inspiram outros a fazerem o mesmo, criando um ciclo de 

empoderamento e tensão social. 

Nesse processo, não apenas desafiam as narrativas dominantes, mas também 

criam novas narrativas como possibilidade de existir. Os movimentos sociais 

afirmativos, a saber: movimento negro, movimento LGBTQIA+, movimento das 

pessoas com deficiência, movimento feminista e outros, seriam bons exemplos para 

ponderar como a representatividade tem sido importante na luta por garantia de 

direitos e respeito à diversidade, ainda que com muitas contradições. 

Nesta perspectiva, a identidade e a diferença se arrolam sobre a necessidade 

de tratar a humanidade numa dimensão ontológica, como algo que está ainda para 

ser pensada, uma vez que a dupla apropriação ser-homem/ homem-ser encontra-se 

centrada na dinâmica da história do ser enquanto se constitui em suas circunstâncias, 

nossos lugares, um devir dinâmico da apropriação da experiência que entrelaça 

envolvimento e inerência como resiliência (MARANDOLA JR., 2021). 

Daí a importância de enfatizar a prática cotidiana na produção e na 

transformação do lugar, destacando como as representações são construídas e 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             144 
 

contestadas através das experiências vividas, porque a ausência de certas narrativas 

ou grupos pode ser tão significativa quanto sua presença, influenciando 

profundamente a forma como o espaço é percebido, usado e contestado por 

diferentes sujeitos (LEFEBVRE, 2006). 

 

EXPERIÊNCIAS DE ESTIGMAS NO/DO CORPO 

Para compreender os deslocamentos que os corpos-lugares estigmatizados 

podem revelar do estigma como lugar na experiência vivida, apresentamos aqui parte 

do processo metodológico a partir da narrativa cartográfica de Ellen Oliveira, uma 

interlocutora de pesquisa, que informa o estigma como representação outra. Vejamos:  

 

Ela é o vento. Sempre suave e tempestiva, encontra jeito de mostrar sua 

essência. Determinada. Metamorfose. Cheira doce como baunilha, às vezes também 

ameixa. É como as musas do Jorge Amado, tem o fetiche feminino da Gabriela e o 

jeito de ser da Tieta. Ellen Santos Oliveira é o nome que ela escolheu para chamar de 

seu, mas quem lhe é íntimo poderá chamá-la de Abusada, como eu.  

 

Todos os anos no mês de agosto, a Praça da Matriz é colorida...  

 

Encontro Abusada ainda pela manhã, mais ou menos por volta das 10:00 horas 

do dia 27 de agosto de 2023, no centro cultural da cidade. Na noite anterior, 

participando da organização do evento, chegamos tarde em nossas casas e dormimos 

poucas horas, pois os anfitriões dão uma festa para receber os convidados; outros 

ativistas antecipam seus deslocamentos para a cidade. Estamos no local para 

organizar o café, eu, ela e outros corpos que participam da organização, entretanto, 

apressados e famintos os visitantes já alimentaram a gula, e tornaram a repetir.  

Ficamos todos ali, resenhando, jogando conversas necessárias à existência de 

corpos-lugares atravessados por dissidências. Realizamos também a assembleia 

anual deliberativa da associação que construímos, a Casa Vis. Abusada preside a 

mesa, todos os caminhos, no sentido da coletividade foram traçados para sua 

autonomia e garantia da sua existência. Ela tem aprendido a significância de ocupar 

lugar de poder. Horas depois, Dona Lucia, carinhosamente chamada por Lucinha, a 

mãe de Abusada, chega com a feijoada que será servida no almoço. Um cheiro 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             145 
 

convidativo toma o ambiente... Muito bem alimentados, é hora de começar a se 

organizar para colocar a cara no sol, por sua vez, ser sol diante de tanto apagamento 

e violação de direitos. 

Abusada, eu e mais um amigo vamos ao lugar de saída da 9ª Parada do 

Orgulho de Conceição do Almeida; é isso mesmo, ela coloca esse movimento na rua 

há nove anos, afirmando sua presença-ausência enquanto corpo-lugar estigmatizado. 

Chegando lá, para nossa surpresa, o trio solicitado, caminhão equipado com alto 

potencial de som, não se encontrava ainda. Abusada, como disse, determinada, fuma 

um cigarro, pega o celular e inicia uma ligação, mas não tem sucesso no diálogo, ao 

mesmo tempo que afirma. – Nós vamos colocar a Parada na rua ou eu não me chamo 

Abusada! Se necessário for até andando, sem o som, nós vamos. Mesmo com o dia 

ensolarado e ventos agradáveis, o ar parece tenso, toda fechação necessária parece 

estar parcialmente cancelada. Seguimos para sua casa, afinal, também precisa 

finalizar sua fantasia, pois não houve tempo suficiente para isso. A categoria hoje 

ainda é eleganza e extravaganza! 

Sua casa fica no bairro Estação, numa ladeira próxima ao cemitério da cidade. 

Ao acessá-la, é possível sentir a solidão ou o aroma dos crisântemos. Mas, não 

demora muito para minha percepção ser reconfigurada. No caminho ela recebe a 

ligação do proprietário, e ele justifica a ausência do trio solicitado, estava em 

manutenção por conta de problemas técnicos, mas afirmou que mandaria outro. 

Assim, ela se tranquilizou mais... 

Já em casa, ela começa seu processo de montação, após um banho demorado. 

Enquanto isso, eu e outro amigo que também lhe acompanha cola umas pedras de 

tons escuros num leque preto que ela usará como acessório. Pinta seu rosto 

cuidadosamente com traços suaves e leves, passa bons minutos fazendo a 

maquiagem, ela é perfeccionista, muito talentosa e habilidosa. Nós não a esperamos 

finalizar, seguimos para nossas casas a fim de nos organizamos também... 

As 16:03 minutos, recebo sua ligação e ela me pergunta: –  amigo, cadê você? 

Já estou finalizando para ir! O trio também já chegou, se adiante. Respondi que estou 

indo... Minha casa fica próxima ao lugar de concentração e saída, então, chego 

primeiro que ela. Já tem uma boa quantidade de corpos por aqui, encontro os demais 

e aguardamos, Abusada. Os corpos que aguardam aqui, seja pela curiosidade ou 

consciência de um mundo menos desigual, estão para apoiar a celebração do 

movimento. 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             146 
 

Em cima do trio, a algumas esquinas do lugar, avisto um corpo em 

deslocamento vestindo cor rosa vibrante. É ela! Ao se aproximar, todas e todos lhe 

olham e ela gosta de ser percebida, anda como se estivesse na passarela, aliás, quem 

dirá que não?! Ali ela faz a passarela de sua vida, afirma seu orgulho e pertencimento 

à comunidade LGBTQIA+, reconstrói a perspectiva do que é ser um corpo-lugar 

estigmatizado, quando passa a representar com sua trajetória de luta outros corpos 

semelhantes ao seu. Quando se lança no mundo para apresentação-representação. 

Tira fotos, sorri, recepciona! Seu corpo-lugar causa tensão à norma, fetiche do 

enviadescer, porque vive em liberdade, ao tempo que subverte seus condicionantes... 

Posicionada no trio, ela inicia o ato político com a fala de ordem, coloca o hino 

nacional. Tremula e nervosa, se apropria do seu lugar de fala, e enfatiza a 

necessidade de realizar o movimento político na cidade, ainda convida os demais 

ativistas para também proferir seus discursos. Ao finalizarem, faz questão de 

agradecer a cada colaborador. Em seguida, passa o comando para o DJ, que solta o 

hino “Ai, Wilson Vai!” de composição do maranhense Alberto Trabulsi, uma parodia 

da canção "I Will Survive" de Gloria Gaynor dos anos 1970. E, nesse momento, ela 

desce, vai ao chão literalmente, fecha na necomancia, se orgulha de si e celebra o 

dia... Segue todo o percurso no chão, na frente do trio, performando todas as músicas 

e fazendo fotos com quem lhe pede. 

Enquanto isso, a vida também vai sendo afetada, porque segue entre os outros 

corpos, educando. Pedestres, pessoas sentadas nas praças ou bares, conversando, 

crianças e adultos presenciam a diferença e a diversidade. Já se aproxima da Praça 

da Matriz, a Praça Honorina Galvão, Abusada fala no microfone mais uma vez, e agora 

chama atenção da segurança pública para os paredões automotivos que tomam a 

praça: – Polícia Militar! Cadê a Segurança Pública?! Nós não toleraremos paredões 

em nosso movimento. A Parada do Orgulho é um ato político de resistência para 

seguridade social das pessoas LGBTQIA+ dessa cidade. Eu preciso que parem o 

paredão agora! Eu preciso ser ouvida! E nós não vamos chegar na praça com os 

paredões ligados. Entreguei ofício em todas as instituições! A praça hoje é nossa, 

colorida de gays, viados, trans e sapatão. [...]”. 

Pouco se ouve do que ela disse, devido o som alto de muitos carros 

aglomerados ao mesmo tempo, mas para quem ouviu e sentiu, como eu, sua rebeldia 

foi necessária e legitima. Admirável! O trio se manteve sem seguir, até que a 

segurança pública pudesse solucionar o fato... Alguns minutos depois, o motorista 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             147 
 

move o trio, seguindo, ela fala microfone para o DJ rodar a música “Oyá Por Nós” 

composição da Daniela Mercury, Margareth Menezes e Alfredo Moura, e chega na 

praça saudando Oyá, orixá dos ventos. Então, o motorista posiciona o trio ao lado da 

Igreja Matriz e ela, no mesmo tom de voz, continua. – Parem de nos matar! Nos 

morremos todos os dias pela LGBTfobia! Hoje, nesse momento, a Praça da Matriz é 

colorida, porque meu direito de existir é um ato político”. 

Olho para os lados, o público presente parece lhe admirar. Recebe gritos como 

feedback, o recado foi dado. Sai dos holofotes, entra no camarim do trio, a sigo e a 

encontro ajustando a fantasia, depois acende mais um cigarro, vira uma lata de 

cerveja na boca, se olha cuidadosamente corrigindo a maquiagem e diz que descerá 

para fechar ao som do Pajubá, álbum musical da Lin da Quebrada, enquanto as drags 

fazem suas performances das divas do pop nacional e internacional. Volta para a cena 

novamente, se arrisca a fazer alguma música e depois encerra o ato festejando entre 

corpos semelhantes ou o que pintar na noite, talvez algum rapaz... Estar na rua com 

Abusada ou Ellen Oliveira, um corpo-lugar lançado no mundo pela transformação, é 

como caminhar para todos os anos, meses e dias a praça ser colorida. 

 

A experiência de Abusada como de muitas mulheres trans, revela o corpo-lugar 

trans ao mesmo tempo, um lugar de resistência e de vulnerabilidade. O simples ato 

de existir fora das normas cis-heteronormativas coloca esses corpos em constante 

disputa com o espaço público e privado. A rua, que pode ser percebida como espaço 

de exclusão, também é ressignificada como palco de visibilidade e autoafirmação. A 

Parada LGBTQIA+, nesse sentido, se transforma em um marco simbólico de 

reivindicação não apenas de direitos, mas de existência, no qual o corpo transgressor 

é ouvido e reconhecido, ainda que momentaneamente. 

No entanto, essa resistência cotidiana também evidencia a precariedade da 

vida nas margens. O que significa construir uma vida em um contexto em que o 

estigma impõe barreiras que vão desde a recusa do mercado de trabalho até a 

violência física e simbólica? Há, nessa dualidade entre a invisibilidade imposta e a 

visibilidade conquistada, uma tensão constante e dialética.  

Abusada, ao desafiar as normas da cidade interiorana, faz mais do que apenas 

ocupar o espaço público, reescreve o significado desse espaço como lugar. O corpo-

lugar trans, antes relegado à margem, agora exige ser percebido como sujeito político, 

como presença que tensiona as estruturas de poder. Nesse cenário, as redes afetivas 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             148 
 

e ativistas se tornam cruciais, pois oferecem suporte, visibilidade e um senso de 

pertencimento que muitas vezes é negado em outras esferas. 

A construção dessa identidade política, informada pelo estigma, é também um 

ato de transformação. A cena da fechação política, com suas manifestações públicas, 

performances e desafios à normatividade, questiona não apenas as ideias de gênero, 

mas o próprio sistema que cria e sustenta o estigma, práticas insubmissas e criativas 

de desidentificação (Muñoz, 1999).  

Nesse processo de ressignificação, o estigma não é apenas uma questão de 

identidade pessoal, mas um reflexo das estruturas sociais que definem quem pertence 

e quem é excluído. E, enquanto essas estruturas não forem plenamente desafiadas e 

transformadas, o corpo-lugar trans continuará a ser tanto um símbolo de resistência 

quanto uma vítima da marginalização imposta por uma sociedade que ainda se sente 

ameaçada pelo que não compreende ou pelo fetiche que corpos enviadescidos, 

travestilizados e transgressores podem oferecer. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O estigma condensa tudo? Me deparei com essa pergunta, ao refletir as 

possibilidades que o estigma como representação da experiência vivida revela à 

produção do conhecimento, uma vez que a fenomenologia do ser-situado 

(MARANDOLA JR., 2021) traduz a complexa intersecção dos modos de habitar no 

mundo.  

O estigma deriva de uma díade social que separa corpos lidos como normais e 

anormais, portanto, informa as formas de desigualdades a que corpos-lugares 

estigmatizados estão sujeitados. Assim, permite-nos uma compreensão da 

experiência intersubjetiva dos atravessamentos e opressões que se interseccionam e 

complexificam as análises da produção do conhecimento, tal qual entende Collins: 

 

A interseccionalidade investiga como as relações interseccionais de 
poder influenciam as relações sociais em sociedades marcadas pela 
diversidade, bem como as experiências individuais na vida cotidiana. 
Como ferramenta analítica, a interseccionalidade considera que as 
categorias de raça, classe, gênero, orientação sexual, nacionalidade, 

capacidade, etnia e faixa etária – entre outras – são inter-relacionadas 

e moldam-se mutuamente. A interseccionalidade é uma forma de 
entender e explicar a complexidade do mundo, das pessoas e das 
experiências humanas (Collins, 2020, p. 16-17).  



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             149 
 

 

Essas encruzilhadas informam como os corpos-lugares sofrem opressões 

múltiplas nas experiências vividas e, assim, não podem ser isoladas em abordagens 

que universalizem as subjetividades e congelem a prática social, haja vista que a 

realidade se faz na mediação da presença-ausência (Lefebvre, 2006). E aqui cabe 

perguntar, como superar a fragmentação sem cair na armadilha de reforçar o que já 

está estabelecido, representado? 

 Esse trabalho, em alguma medida, buscou também combater a fragmentação 

do modo como construímos as representações do conhecimento, a partir da 

intersecção de leituras interdisciplinares, categorias analíticas e demais instrumentos 

que o fenômeno ao se mostrar demandou. Assim, ouso-me a findar a presente 

reflexão com o que diz Serpa (2021, p. 62-63), “[...] a vida transcorre como algo que 

poderíamos sintetizar em uma única palavra: complexidade. E podemos acrescentar 

outra palavra: diversidade. Que teoria e que método seriam esses então para dar 

conta da vida? Para dar conta da vida enquanto ‘experiência total?”. Eu aposto no 

estigma como um caminho para entender a complexidade da vida, mas que para 

descobrir é preciso viver. 

 
REFERÊNCIAS 

 

BRITO, Marcelo Sousa. O teatro que corre nas vias. Salvador: Edufba, 2017. 

CARDIM, Leandro Neves. Corpo. São Paulo: Editora Globo, 2009. 

CARVALHO, Caê. A verdade da obra: um diálogo entre ciência e arte através da 
Geografia. In: SERPA, A. Representação e Geografia. Salvador: EDUFBA, 2021. 

CHAVEIRO, Eguimar Felício. Corporeidade e Lugar: Elos da Produção da 

Existência. In: MARANDOLA JR., Eduardo; HOLZER, Werther; OLIVEIRA, Lívia de. 
(Orgs.) Qual o Espaço do Lugar? Geografia, Epistemologia, Fenomenologia. São 

Paulo: Ed. Perspectiva, 2014. 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Tradução de Rane 
Souza. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2021. 

DARDEL, Eric. O Homem e a Terra: Natureza da Realidade Geográfica. (trad. 
Werther Holzer) São Paulo: Perspectiva, 2011. 

FURTADO, José Luiz. Verdade na Fenomenologia de Husserl. Ouro Preto: Editora 
UFOP, 2019. 



 

 Revista Estudos Geográficos | Rio Claro-SP | v. 23 | n. 3| 2025 | ISSN: 1678-698X                             150 
 

HAIDER, Asad. Armadilha da identidade: raça e classe nos dias de hoje. 
Tradução: Vinicius Liberato. São Paulo: Editora Veneta, 2019.  

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Stuart Hall; tradução 

Tomaz Tadeu da Silva,. Guaracira Lopes Louro-11. ed. -Rio de Janeiro: DP&A, 
2006. 

LE BRETON, D. Adeus ao Corpo: Antropologia e Sociedade. Trad. Marina 
Appenzeller. 6ª ed. Campinas, SP: Papirus, 2013. 

LEFEBVRE, H. La Presencia y La Ausência: contribuicion a la teoria de las 

representaciones. México. Fundo de Cultura Econômica, 2006. 

MARANDOLA JR., Eduardo. Fenomenologia do ser-situado: crônicas de um verão 

tropical urbano. São Paulo: Editora Unesp, 2021. 

MARANDOLA JR., Eduardo. Heidegger e o Pensamento Fenomenológico em 
Geografia: Sobre os Modos Geográficos de Existência. Geografia, Rio Claro, v. 37, 

p. 81-94, 2012. 

MARANDOLA JR., Eduardo; HOLZER, Werther; OLIVEIRA, Lívia de. (Orgs.) Qual o 

Espaço do Lugar? Geografia, Epistemologia, Fenomenologia. São Paulo: Ed. 
Perspectiva, 2014. 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da Percepção. (C. Moura, Trad.). São 

Paulo: Martins Fontes, 2006. 

MUÑOZ, José Esteban. Disidentifications: Queers of Color and the Performance of 

Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press, 1999. 

RELPH, Edward. Reflexões Sobre a Emergência, Aspectos e Essência de Lugar. In: 
MARANDOLA JR., Eduardo; HOLZER, Werther; OLIVEIRA, Lívia de. (Orgs.) Qual o 

Espaço do Lugar? Geografia, Epistemologia, Fenomenologia. São Paulo: Ed. 
Perspectiva, 2014. 

SERPA, A. Por uma Geografia dos espaços vividos: Geografia e Fenomenologia. 

São Paulo: Editora Contexto, 2019.  

SERPA, A. Representação e Geografia. Salvador: EDUFBA, 2021. 

 
 
 


